

# Ecclesia Gnostica Sancte Ioannes



Pdo. de España
Oratorio episcopal de
San Lucas



# Biblioteca

Documentos de Estudio

Las enseñanzas de la Antigua Fraternidad Rosacruz F :. R :. A :.





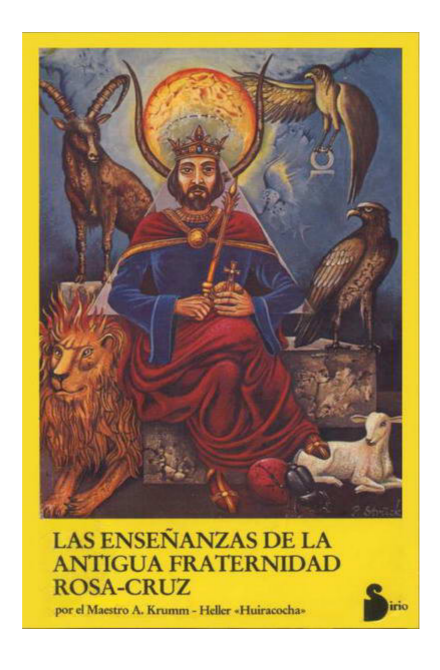
## Las enseñanzas de la Antigua Fraternidad Rosacruz



### Las enseñanzas de la Antigua Fraternidad Rosacruz

Este libro contiene las enseñanzas de la F.·. R.·. A.·. S.S.S., recopiladas por el hermano Manuel C. Lamparter.

Han sido escaneadas por Frater Aquarius.



### A. KRUMM-HELLER «HUIRACOCHA»

### LAS ENSEÑANZAS DE LA FRATERNIDAD ROSA-CRUZ

Editorial **S**irio, s.a. — málaga

© O. T. O. A.

© EDITORIAL SIRIO, S.A. C\. Panaderos, 9 Tel. 952 22 40 72 - 29005 MALAGA

Ilustración de la portada: Paul Struck / ANSATA VERLAG

ISBN: 84-86221-72-2

Depósito legal: B. 32.686 – 1987

Fotocomposición: ASFOCOMP Impreso en España en los talleres gráficos de Romanyà/Valls, S.A. Verdaguer, 1 - 08786 Capellades (Barcelona)

## Indice

| Introducción          | Δ   |
|-----------------------|-----|
| Historia              | 7   |
| Iniciaciones y ritual |     |
| Metafisica práctica   |     |
| Magia Zodiacal        |     |
| Magia Rúnica          |     |
| Magia del Silencio    | 139 |
| Taumaturgia           | 165 |

Introducción

La publicación de este libro está dedicada a Frater Aureolus, discípulo predilecto del Maestro Huiracocha, que con su dedicación y esfuerzo hizo posible la preservación y difusión de las enseñanzas aquí publicadas.

En el año 1979, tras varios años de intentos infructuosos de contactar con la Fraternitas Rosicruciana Antiqua de Krumm-Heller, pude hacerlo por fin con Frater Aureolus, que vivía en Valencia. Este inolvidable iniciado había logrado, a pesar de su avanzada edad y de las adversas condiciones económicas y de salud que le rodeaban, revivir las antiguas enseñanzas rosacruces escritas por el Dr. Arnoldo Krumm-Heller y se había rodeado de un grupo de discípulos, que en aquel tiempo, formaban varias Aulas de la F.R.A. en distintos puntos del estado español.

Los distintos avatares por los que pasó durante su vida impidieron a Aureolus reorganizar la F.R.A. en España hasta los últimos años de su vida, en los que pudo por fin dedicarse a la difícil tarea de reunir y reescribir las enseñanzas que legase su Maestro.

En el año 1939, en uno de sus viajes por España, Krumm-Heller le había confiado la tarea de preparar a su hijo Parsival, para su futura misión en la dirección de la F.R.A. Con ese motivo dejó a Parsival con Aureolus para que trabajasen juntos su sistema esotérico en España. Sin embargo, el hijo de Krumm-Heller no quería saber nada de todo aquello en esos años.

A la muerte del Maestro Huiracocha, su hijo Parsival comunicó a Aureolus el nombramiento por su padre de éste, como sucesor en la dirección de la Fraternidad. Ante la no aceptación de Aureolus de ocupar dicho puesto, el mismo Parsival Krumm-Heller tuvo que ocuparlo, cortando algún tiempo después el contacto con España, y dejando al grupo de miembros españoles sumidos en la confusión y el desánimo.

Cuando Aureolus contactó conmigo en 1979, yo era miembro de dos órdenes que han estado siempre en estrecha relación con la F.R.A.. la A..A.. (Orden de la Estrella de Plata) y la O.T.O.A. (Antigua Orden del Templo de Oriente). Este hecho animó considerablemente a Aureolus viendo en mí el respaldo necesario para sus intentos de reorganizar la fraternidad en España. Pidió mi colaboración y como resultado entró en la A..A.. y me autorizó a fundar el Aula Lucis Thelema de Sevilla de la F.R.A.

Al año siguiente el insigne iniciado rosacruz falleció dejando la F.R.A. española sin sucesor en la Comendaduría. Esto produjo gran confusión en las escasas Aulas españolas, y algunos dirigentes de Aulas me pidieron que me encargase yo mismo de reorganizar la Fraternidad como Comendador. Por aquel tiempo era yo el Frater Senior de la A. A. y encargado de la Orden en España. Pero mis actividades dentro de la A. A. y la O.T.O.A. y mi propia formación iniciática y esotérica me impedían llevar a efecto dicha misión, por lo que el 20 de Agosto de 1980 establecí contacto en los planos internos directamente con el Maestro R. y recibí la orden de que hasta tanto la O.T.O.A. estuviese establecida formalmente en España y hubiese un Obispo debidamente consagrado de la Ecclesia Gnóstica en este país, se hiciese cargo de las Aulas existentes la A. A. a través de su rama, la Iglesia Gnóstica Alquímico-Cabalista (Q.B.L.H.).

Fue nombrado provisionalmente Comendador de la F.R.A. el dirigente del Aula Lucis Helios de Barcelona, Frater Camael, y su Aula nombrada Aula Madre, con el fin de que reagrupase bajo su dirección a las Aulas supervivientes españolas y a los nuevos miembros que fuesen ingresando.

En el año 1981 fui designado Soberano Gran Maestre de la O.T.O.A. a nivel mundial, por designación del Hierofante Gran Conservador del R.A.P.M.M. y Patriarca de la Ecclesia Gnóstica Spiritualis, Maestro Michael P. Bertiaux. Era el momento de que la O.T.O.A. tomase la dirección de la F.R.A. tal como había ordenado el Maestro R. el año anterior. Frater Camael dimitió como Comendador provisional y yo comencé a recopilar y repasar los cursos y enseñanzas del Maestro Huiracocha con ayuda de algunos hermanos.

Al año siguiente fui consagrado Obispo de la Ecclesia Gnóstica y empecé a organizar la Iglesia en España con la ayuda de la Ecclesia Gnóstica de Italia que en todo momento permaneció en estrecho contacto y colaboración. En 1983 la Iglesia Gnóstica española terminó de estar organizada y comenzó a funcionar usando como fondo de enseñanza los cursos de la O.T.O.A.

A finales de 1984 ya era manifiesta la falta de interés en España hacia las actividades de la F.R.A. y la totalidad de las Aulas habían cerrado y sus miembros se habían pasado a otras órdenes y fraternidades esotéricas. A nivel mundial sólo quedaban pequeños grupos independientes, diseminados por Sudamérica, Europa y Estados Unidos. Ante esta situación pensé lo que ya anteriormente habían hecho Israel Regardie y Francis King con las enseñanzas y rituales de la Golden Dawn y la O.T.O. respectivamente, es decir publicarlos para preservarlos para la posteridad, ya que de seguir en manos de grupos muy reducidos de iniciados, unidos por el juramento de secreto, terminarían por ir desapareciendo poco a poco con ellos. Esto mismo ha sucedido con gran cantidad de escritos y enseñanzas esotéricas en el pasado, las cuales, por haber estado encerradas en círculos herméticos, murieron junto con sus custodios y se perdieron para siempre.

A mediados del año 1985 establecí de nuevo contacto en los planos internos con el maestro R. para someter a su consideración mi decisión y en este contacto el maestro me reveló la próxima muerte de tres Adeptos que dirigían sendas ramas de la O.T.O. en tres países diferentes, así como que la misión de la F.R.A. fundada por Krumm-Heller, había terminado y que debían cerrarse las Aulas que aún existían, quedando el material para publicación con lo cual serían preservadas las enseñanzas y serían asequibles en el futuro para la humanidad en general y para la colectividad esotérica en particular.

Por todo lo anteriormente expuesto, ha sido posible la actual edición que presentamos de las enseñanzas e iniciaciones de la Fraternitas Rosicruciana Antiqua y esperamos que esta publicación las haga llegar a todos los rincones del mundo de habla latina, ese mundo donde las rosas plantadas por el Maestro Huiracocha hace más de medio siglo han dado fragancia espiritual a los buscadores de la Luz.

Tau Baphomet IX°, X°, XI°

Soberano Gran Maestre de la O.T.O.A.

Historia

### LA ANTIGUA FRATERNIDAD ROSACRUZ

La Fraternitas Rosicruciana Antiqua es una fraternidad iniciática que busca la felicidad de todos los seres humanos sin ningún tipo de discriminación. Todos tenemos derecho a esta felicidad siempre que sea compatible con la felicidad de los demás y esté de acuerdo con los principios de la Fraternidad Universal.

La F.R.A. entiende que esta felicidad sólo es posible mediante un trabajo de regeneración que conduzca al hombre al estado de auténtico despertar y liberación. Aceptamos el dolor y el sufrimiento solamente como un medio iniciático de aprendizaje y superación, pero no como un fin en sí mismo.

Cuando el hombre conoce las leyes que rigen su mundo y el universo, y sabe trabajar sin ningún peligro con la fuerza, entonces se encuentra en posición de encontrar el camino que le conducirá a la Verdad.

Los medios que la Fraternidad pone en manos de sus miembros son puramente científicos, que entrañan un estudio y una práctica elaborada. Por lo cual todas las personas que por el solo hecho de pertenecer a una Fraternidad u Orden creen que serán liberadas de todos sus problemas, están completamente equivocadas.

El que sea un auténtico buscador que desee hallar el camino que le haga salir de la oscuridad a la luz, puede acudir a las enseñanzas de la F.R.A. porque está escrito "Pide y se te dará, llama y se te abrirá; busca y encontrarás...".

La F.R.A. considera que el hombre tiene derecho a aspirar a todo bienestar y para ello propugna un desarrollo integral y completo para todas las partes de su ser.

La F.R.A. no es partidaria ni contraria a ninguna religión, se limita a no aceptar ningún dogma ni intolerancia. No discute ni trata de describir a Dios desde un punto de vista exclusivista o personalista. Deja que el Yo Superior de cada uno nazca en nosotros, para lo cual tiene prácticas especiales cuya grandeza no es necesario ponderar.

La Sabiduría Rosa-Cruz abarca el espacio y se define en el tiempo. Del efecto a la causa y de la causa al efecto, todo se comprende, todo se aclara, pues la luz de la vida ilumina los hechos y deja ver la justicia operando por siempre, porque nada está fuera, nada está dentro, pues todo es secuencia de Causa y Efecto.

### **HISTORIA**

Los primeros indicios que pueden encontrarse sobre la existencia de la mítica fraternidad de los Rosacruces aparecen ya a finales de la Edad Media en la obra de Dante, ya que en la "Divina Comedia", al describir el octavo cielo del Paraíso hace mención de símbolos rosacruces. Hay que tener en cuenta que Dante fue uno de los Jefes de la Feda Santa, Orden de filiación templaria.

En la literatura provenzal del siglo XIII existe una obra llamada "Romance de la Rosa" que puede tener una génesis Rosa-Cruz.

En Colonia aparece un manuscrito bajo el pseudónimo de Omnis Moriar que recoge la existencia de una sociedad Rosa-Cruz en esa ciudad en 1115. También en el "Rosario" de Arnoldo de Villanova en 1230 hay indicaciones rosacruces.

En 1484 aparecen en Dinamarca trazas de una sociedad Rosa-Cruz con el nombre de "Fraternitas Rosarii Sleswicii Condito, armo 1484". Hay evidencias de que en el siglo XVII el rey de Dinamarca era la cabeza de la Orden Rosa-Cruz.

En 1571 se funda en Lunenberg la Militia Crucifera Evangelica. En los manuscritos de esta sociedad hay referencias a la Rosa y la Cruz. Esta organización cooperaba con otra en Holanda, conocida como "Amigos de la Cruz".

En el siglo XVII aparecen los tratados que van a dar a conocer al mundo civilizado la existencia de la Fraternidad Rosa-Cruz. Estos tratados son:

La "Fama Fraternitatis de la Meritoria Orden de la Rosa-Cruz", escrita en 1610, dirigida a los sabios y jerarquías europeas y publicada en Cassel en 1614.

La "Confesio de la Fraternidad Rosa-Cruz", escrita en 1615.

Las "Bodas Químicas de Christian Rosenkreutz", escrita en 1459, que circuló en forma manuscrita hasta 1601 y se publicó en 1616.

Durante el siglo XVII existieron cuerpos de la Fraternidad bien conocidos. Se reunían con frecuencia en ciudades como Amsterdam. Dantzig, Nuremberg, Mantua y Venecia.

La Orden floreció en Alemania entre 1641 y 1765. En 1714 aparece una nueva constitución a cargo del Hermano Sicero Renato. En estas fechas la organización toma el nombre de Rosa-Cruz Dorada, en dos ramas, la Cruz Rosada y la Cruz Dorada. Ambas fueron establecidas para dividir el trabajo alquímico en dos grupos. Posteriormente esta Orden establece lazos fraternales con la Masonería y ambas utilizan Logias comunes bajo el nombre de Fraternidad de la Rosa-Cruz Dorada. Fue esta Orden la que publicó en 1785 "Los Símbolos Secretos de los Rosacruces" en Altona, y es de ella de donde se derivan en el siglo XIX las fraternidades Rosacruces S.R.I.A. en Inglaterra y la Orden de la Rosa-Cruz Esotérica de Franz Hartmann en Alemania, que se fusionaría con la Ordo Templi Orientis y daría en los países de habla española la Fraternitas Rosicruciana Antiqua (S.S.S.) de Krumm Heller.

Tras la muerte de Krumm-Heller, conocido esotéricamente como Maestro Huiracocha, ocurrida en 1949, la Fraternitas Rosicruciana Antiqua sufre en su seno un desmembramiento progresivo en los distintos países donde existía. Unos miembros se reorganizan a nivel nacional y otros se fusionan con la Ordo Templi Orientis, éstos últimos sobre todo en Europa. Poco a poco a través de las décadas de la segunda mitad del siglo XX, la Fraternidad va

disminuyendo en actividades para quedar reducida a un número escaso de grupos dispersos por la América de habla hispana y algunos países de Europa. En 1984, el Legado General para España de la F.R.A. y director del Aula Lucis Thelema, decide publicar las enseñanzas de la Fraternidad con el fin de preservarlas para la posteridad y hacerlas asequibles a todos los estudiantes de esoterismo.

### EL MAESTRO HUIRACOCHA

El Dr. Arnoldo Krumm-Heller nace el 15 de Abril de 1876 en Alemania, país que abandona siendo muy joven para dirigirse a Méjico, lugar donde tenía familiares. Posteriormente se traslada a Chile, donde contrae matrimonio a los 21 años.

Tras la muerte de su madre, que fue un hecho dolorosísimo para él, entra en el espiritismo, siendo ésta la primera aventura suya en el ocultismo. Su entusiasmo inicial le lleva a fundar una revista sobre este tema, llamada "El reflejo astral", que le dio oportunidad para entrar en contacto con personalidades eminentes del ocultismo de su tiempo. A consecuencia de estos contactos supera sus ideas iniciales y suspende la publicación afirmando: "El espiritismo había sido para mí, como para casi todos sus adeptos, una cuestión de impresionalismo. Vi que tenía una filosofía, argumentos sólido aspectos científicos, pero cuyo estudio he visto más tarde, es más fácil bajo la faz del ocultismo", y "nosotros somos todos médiums, pero no pasivos, inconscientes, ni manejados por guías, sino activos, conscientes, que en vez de tratar de atraer a los seres nos trasladamos conscientemente hasta donde están".

Comienza entonces a leer obras de ocultistas eminentes como Gerard Encausse "Papus", Eliphas Levi, Estanislas de Guaita, estudia la vida y obra de Claude de Saint Martin, el Filósofo Desconocido, y de su maestro Martinez de Pascallis.

De todos ellos dice: "estos autores son hasta hoy los mejores en la materia y el lector que en sus obras sorprenda las claves de los secretos que encierran, será un Rosacruz como Nostradamus, Paracelso, etc."

Conoció personalmente a Leadbeater durante la visita de éste a Londres en 1930, fue amigo de Rudolf Steiner a quien consideraba un auténtico Rosacruz, lo fue asimismo de Franz Hartmann, Theodoro Reuss, estudió con el Maestro Therion. Junto con el Patriarca de la Iglesia Gnóstica Basilides, toma contacto con los auténticos gnósticos, de los que habla en "La Iglesia Gnóstica".

Fue eminente masón y ostentó los siguientes Grados:

Grado 3° de la Masonería Universal. Grado 33° del Rito Escocés Antiguo y Aceptado. Grado 97° del Rito Antiguo y Primitivo de Memphis, y Mizraim.

Perteneció a más de 20 sociedades secretas, entre las que se encuentran la A.A. y la O.T.O., en la que alcanzó los máximos grados. Tan fecunda vida espiritual tuvo su coronación cuando dio forma física a la Fraternitas Rosicruciana Antiqua siguiendo las directrices emanantes del Summum Supremum Santuarium, del Maestro Rackokzy, para lo que fue investido como Comendador de la F.R.A. para los países de habla española.

El mismo definió sus enseñanzas con las palabras siguientes: "Mi filosofía es eminentemente práctica", nos lo dice y demuestra a través de sus cursos. Sus ideas sobre la alimentación son: "La Fraternidad representada por mí, no exige a sus afiliados que se hagan vegetarianos, o consumidores de alimentos crudos, ni tampoco aconseja el uso de la carne, con exclusión de otros alimentos. Enseña la verdadera dietética y permite que sus miembros ejerciten su derecho personal de elegir lo que mejor les convenga en este sentido".

Visitó Perú, Argentina y otros países en 1929 y a consecuencia de cierta iniciación Inca acaecida en Perú, en la ciudad de Cuzco, tomó el nombre de Huiracocha, con el que sería conocido por todos sus discípulos.

Aparte de su importante vida esotérica fue un eminente científico. Estudió medicina y ciencias naturales en Alemania, Francia, Suiza y Méjico. En este último país desempeñó

cargos públicos, entre ellos, los de inspector de escuelas extranjeras, médico militar asimilado a coronel, profesor de idiomas y ministro de ese país en Suiza y Alemania. Fue designado doctor honoris causa por la Universidad de Méjico.

Falleció en Marburg, Alemania, el 19 de Mayo de 1949 con la satisfacción de ver su misión y su obra cumplida. La mayoría de sus obras están publicadas por la Editorial Kier de Buenos Aires.

### FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA

# ORIGENES HISTORICOS DE LA FRATERNIDAD ROSA-CRUZ

"ROSA CRUZ" - Creen algunos que este nombre está ligado al de Cristián Rozenkreutz, nacido en 1378 y que, por el año 1425, hubiera fundado la Fraternidad Rosa-Cruz, la cual quedó en el olvido, para resurgir, casi dos siglos después, referida por la "Fama Fraternitatis R.C.", dada y publicada anónima en Cassel en 1614. Se refiere esa obra a una Fraternidad oculta fundada por un alemán, Cristián Rozenkreutz, dos siglos antes y del cual se hace la biografía.

Ediciones inglesas adoptan como seudónimo a su vez de Cristián Rozenkreutz, el de "un cristiano de la Rosa-Cruz", atribuyendo además varios la autoría a Juan Valentín Andrea, nacido en Würtemberg, el 17 de Agosto de 1586.

Otros sin embargo, y con mucho más criterio científico, pretenden ligar este título, antes, a un símbolo existente de la más remota antigüedad y referente a una "Fraternidad de Iluminados". Sobre el origen de la denominación simbólica hay también controversias. Prefieren unos que se ligue ella a las palabras latinas: "Ros" –rocío– y "Crux" –cruz–, una vez que poseía el primero la propiedad, entre todos los cuerpos de la naturaleza, del mejor poder para disolver el oro, representando la cruz en lenguaje alquímico la "L u x". Así, a la luz era llamada la simiente o el monstruo del dragón rojo, luz grosera, meramente material, que "una vez purificada y transformada produce el oro". No mereciendo entretanto gran fe, una vez que, para la mayoría de los alquimistas, por "rocío" se subentiende un vapor metálico que se produce bajo los signos Géminis y Libra del Zodíaco alquímico, que difiere del astronómico.

Sobre otro punto de vista, éste el más difundido y aceptado por suministrar el mejor contingente de explicaciones simbólicas, admiten que: "La rosa que fue desde todos los tiempos el emblema de belleza, de vida, de amor y de placer, expresa místicamente todos los protestos manifestados por el Renacimiento...." Reunir la rosa y la cruz, tal era el problema propuesto por la alta iniciación. "Hay quien acredita que las letras F.R.C. traducen Fe, Religión y Caridad, y que el símbolo Rosa-Cruz significa el madero del Calvario, vivificado por la Sangre del Cristo".

Uno de los colaboradores de la "Iniciación" así se explica: "Después de los emblemas en triángulo, del sello de Brahtma del triángulo de la Santa Sílaba o emblema masónico, el más vetusto que nos legó el sacerdocio antiguo es el de la Rosa-Cruz". Este último atribuido a Hermes-Thoth en el filón de los Templos de Egipto, pasando por la Caldea, intermediaria forzada, una vez que fue para entre sus magos en los confines del Tigris y del Eúfrates, que Combyces, después de la conquista de Egipto (año 525 a. C.), dispersó a los sacerdotes iniciados, de ese país sin ninguna excepción y para siempre.

"La Rosa-Cruz personificaba para los iniciados la idea divina de la manifestación de la vida por los dos términos que componen el emblema. La rosa, el símbolo más perfecto de la unidad viva, primero, porque esta flor, múltiple en sus variedades, presenta la forma esférica, símbolo del infinito; después porque el perfume que exhala es como una revelación de la vida. Esta rosa fue colocada en el Centro de la Cruz, porque para ellos, ésta última expresa la idea de rectitud y de lo infinito; de rectitud, por la intercesión de sus líneas en ángulo recto y de lo infinito, porque estas líneas de la cruz pueden ser prolongadas hasta ella y que, por una rotación hecha a la vez en pensamiento en el sentido de la línea vertical, representará el triple sentido de la altura, largura y profundidad.

Este emblema tiene por material el oro, que en lenguaje oculto, significa luz, pureza y entre los cuatro ramos de la cruz, Hermes-Thot había escrito las cuatro letras "I N R I", expresando cada una de ellas un misterio".

Este talismán de la Cruz estelar, es dotado de una magia capaz de dominar la violencia de los elementos, exclama Villers de L'Isle Adam: "Diluido, por miríadas sobre la tierra (este signo) en su sentido espiritual, expresa y consagra el valor de los hombres, la ciencia profética de los números, la majestad de las coronas, la belleza del dolor. Es el emblema de autoridad, cuyo espíritu reviste secretamente un ser o una causa... ¡Ella impone, redime, postra de rodillas e ilumina!... Los propios profanadores, cúrvanse delante de ella. Quien la resiste, se torna su esclavo. Quien la niega, sufre locamente por desdeñarla... Por todas partes ella aparece ignorada de los hijos del siglo, mas es inevitable. La Cruz es la forma del hombre cuando extiende sus brazos al deseo o se resigna con su destino. Ella es el propio símbolo de amor, sin el cual todo acto permanece estéril. Porque en la exhalación del corazón se manifiesta toda la naturaleza predestinada...".

Todos sabemos que la Cruz no es tan sólo un símbolo cristiano, sino una representación del sacrificio del Espíritu en la materia. Desde las épocas más remotas ha sido usado este símbolo por los pueblos más antiguos. Así, se lo encuentra en Egipto, como Ankh, entre los toltecas en México, como el sacrificio de "Quetzalcoatl" crucificado en una cruz de San Andrés; en la India, entre los Gnósticos, los Kabalistas y los Hebreos, siendo también usada en los Misterios de Eleusis.

"La leyenda del Caballero Cristián Rozenkreutz parece ser una simple historia mitológica de invención alemana. Ella puede dar origen bajo el punto de vista oculto, a varias interpretaciones". –Así concluye Sedir.

Cabe hacer notar que Rozenkreutz fue a Damasco, como San Paulo, para allá encontrar al Cristo vivo en la naturaleza. Es por eso que sus discípulos confesaban y confiesan aún todavía a Jesús.

"En Germania, donde está situado el Cuartel General Rosa-Cruz, no es –asevera Michel Maier– el país geográficamente conocido con este nombre (Alemania) sino la tierra simbólica que contiene los gérmenes de las rosas y de los lirios, donde estas flores crecen perpetuamente en los jardines filosóficos, en los cuales ningún intruso consigue penetrar".

Kazauer, cita una tradición según la cual F.R.C. habría venido del Asia, de acuerdo con esas palabras: "Israel ut Roza florevit et radix ejus quasi libanon". Notemos que el escudo de armas de Lutero lleva un corazón pendiente de una cruz cercada de rosas, nada probando eso, que hubiera sido él, su fundador, exclama Arnold.

"Todas las órdenes de Caballería –agrega Maier– que combatían por Dios tienen como sello las dos letras R.C., mas el verdadero R.C. trae un sello de oro y cuando se interpone el Sol entre C y R se obtiene la palabra "COR", órgano principal del hombre y único sacrificio del Señor".

Fludd dice que los R.C. se llaman hijos de Dios; que la rosa es la sangre del Cristo y que sin la cruz interna y mística, no existe ni abnegación ni iluminación. "Los R.C. buscan el Reino de Dios, la regeneración en Jesucristo, leyendo el único libro de la Vida."

"Los R.C. pretendían dar el hombre interior, el Cristo, al hombre material, la ciencia total por su Ruta; al hombre social el Paraíso sobre la Tierra, todo simbolizado y significado por el número (siete) de los sabios, de las artes liberales y de las maravillas del Mundo".

"Para los R.C. el enigma del mundo no era sino el descenso perenne del Verbo en la carne y la regeneración de ésta por el espíritu; el abismo se toma luz, por misericordia; Dios se realiza en el hombre, por el Mesías". "El ojo de Dios ve, crea y conserva todo. El mirar de ese ojo es la luz de la gracia, que es el Ergón, Eva celeste, o agente de la regeneración. La circunferencia de esa luz, es la escala al cielo o sacramento por excelencia, del Rosa-Cruz".

Papus así se manifiesta: "El primer ritual masónico, uniendo los masones del espíritu con los de la materia fue compuesto por hermanos iluminados de la Rosa-Cruz, de los cuales los más evolucionados son: Robert Fludd y Elias Ashmole". Refiriéndose a la clave de los grados simbólicos dice: "cada una de esas adaptaciones puede ser aplicada al mundo espiritual, se comprende que como verdaderos iluminados podrían realmente encaminar para la luz de la verdad, la luz que ilumina a todo hombre venido a este mundo para el Verbo divino, o sea los profanos llamados a la iniciación. Mas para eso, era necesario que la clave fundamental y hermética de los grados y de su adaptación fuese mantenida, por una UNIVERSIDAD también OCULTA. Tal era el papel que estaba reservado a los Rosa-Cruz y a los iniciados judaico-cristianos" y a continuación.... dice: "Es así que deparamos el grado verdaderamente cristiano de la masonería, el grado al cual los R.C. dieran el nombre de su Orden y en el cual ellos encerraban la parte, la más pura, de la tradición. ¡De ahí que, los materialistas no comprendiendo nada de esto, dirán que este grado es una creación de los jesuitas, y los jesuitas, irritados por ver la Cruz y al Cristo glorioso en un templo masónico, dirán que el grado es una creación de Satán!...".

".... El grado R.C. masónico –continúa diciendo– es la traducción física de los misterios que conducen al título de Hermano Iluminado de la Rosa-Cruz, título que no pertenece a la masonería sino a la de su creadora, la Sociedad de los Iluminados. Un R.C. masón cuando tiene conciencia de su grado, puede ser considerado como un aprendiz iluminado y posee todos los elementos de un alto desarrollo espiritual..." (Ciencias Ocultas).

Stanislao de Guaita así se expresa en comentario sobre un grabado oculto del "Amphitheatrum Sapientiæ Æternæ" de Henri Kunrath (fines del siglo XVI): "Esta estampa, denominada Rosa-Cruz, o también el Cristo en la Cruz, representa la iniciación teórica para el conocimiento del Verbo viviente en el mundo. En el centro de la figura un Cristo crucificado en una rosa de luz, representa al Adam-kadmón, emblema del gran Arcano y parece indicar la identidad de la esencia del hombre síntesis y del Dios manifestado, es la ilustración del primer capítulo del Evangelio de San Juan. Para hablar en lenguaje católico, la esfera inferior, donde está escrito el nombre Ain-Soph, es el Dios el Padre; la Rosa de cinco pétalos del centro, es Dios el Hijo; la esfera inferior, denominada Emeth es el del Espíritu Santo; las dos esferas extremas se pierden en las nubes del Atzebuth, para indicar su carácter oculto. Arriba de la esfera de Ain-Soph, hállase el triángulo "IEVE", en el cual I es el Padre; IE, el Hijo; IEV, el Espíritu: IEVE, el Universo vivo. La paloma resistiendo por encima de la esfera del Aemuth, es la duplo corriente de amor, que liga las tres personas. Es la figura del Cristo irradiando las llamas de los diez Sefiroth, como tantas ventanas abiertas sobre el Gran Arcano del Verbo. Esta figura crucial cercada de flor pentaphylla (Rosa), es el Verbo encarnado en la materia..."

Es el consejo dado al estudiante, con que Guaita, termina su sabio comentario: "Como la álgebra, la Kábala tiene sus ecuaciones y su vocabulario técnico".

Lector, existe una laguna por aprender, cuya maravillosa precisión y empleo a usted compensarán suficientemente por los esfuerzos que vuestro espíritu dispense durante el tiempo de su estudio.

Papus distingue tres corrientes tradicionales dedicadas al estudio del ocultismo, a partir de la era cristiana, siendo la corriente rosacruz la síntesis de todas ellas, síntesis, dada, impuesta mas no siempre preocupada de buena mente por las escuelas anteriores.

Entre esas corrientes está el Gnosticismo, cuyas teorías no pasan de ser fragmentos del antiguo politeísmo, que a su vez es una deformación del monoteísmo de los caldeos y de los kabalistas, de los brahmanes y de los hijos de FO-HI; revivificadas por el Evangelio.

El símbolo R.C. aparece por primera vez en público y recibe una explicación alegórica en el "Cielo" de Dante, compuesto de una serie de círculos kabalísticos, divididos por una cruz, como el pentáculo de Ezequiel, y en el centro de esa cruz florece una rosa.

Buhle afirma que los Terapeutas y los Esenios fueron los verdaderos antepasados de los R.C.

"La alquimia no es sino una arte secundaria. Los R.C. prefieren la virtud al oro. Las épocas de acción de los R.C. son determinadas por el conocimiento del astral y por las leyes de evolución del género humano.

El objeto de los procesos de divulgación es recordar el deseo de ser elegidos, siendo estos últimos poco numerosos".

"Hijos de la Verdad, no hay sino una Orden, una Cofradía, una asociación de hombres pensando de la misma manera, teniendo por fin adquirir la luz.... La multiplicidad está en el ceremonial exterior, la verdadera no está sino en el interior.... La verdadera comunidad de luz no puede ser sino una".

Hay quien admite que la Orden R.C. tuvo su concepción y origen en el Egipto, en las actividades de la gran Logia Blanca, a principios de la XVIII dinastía. Si por medio de los jeroglíficos grabados en los obeliscos y en las paredes de los templos, procuraron los egipcios perpetuar sus conocimientos y su erudición, los secretos de la naturaleza, de la ciencia y de las artes, entretanto no era transmitido a las masas. Para estudiarlos se formaron escuelas o clases entre los más eruditos, a las que asistían discípulos escogidos y donde se enseñaban doctrinas y principios científicos, manteniéndose aislados en grutas o en la quietud de los templos, erigidos en honor de los dioses egipcios, o en las propias habitaciones particulares de los faraones reinantes.

Surgió así una sociedad muy secreta y autocrática, formada por las más selectas mentalidades que se llamó la Gran Fraternidad Blanca. El faraón en cuyo reinado ella surgió, fue Ahmose I, que reinó de 1580 a 1557, antes de C. Sucedióle Amenhotep I, que fue el Maestre de la Escuela Secreta, durante tres años. Thutmose III organizó la actual forma física de la Fraternidad secreta entre 1500 y 1447 a.C. En ese tiempo fue fundado el Supremo Consejo compuesto de 12 hermanos y hermanas (9 Hnos. y 3 Hnas.), que, al fin del reinado de ese faraón, ya se componía de 39 hermanos y hermanas, siendo sus reuniones regulares y sistemáticas, realizándose en las salas del Templo de Karnack.

Amenhotep IV fue el último Gran Maestre de la estirpe del Fundador, teniendo su padre construido el gran templo de "LUXOR" (en la ribera oriental del Nilo), dedicado a la Fraternidad. El instituyó el culto de un solo Dios, una Suprema Deidad cuyo espíritu residía en el cielo y cuya manifestación fisica era el sol, símbolo de la Vida.

Amenhotep habiendo cambiado su propio nombre por Aknaton erigió en "El Armarna" un gran templo en forma de cruz para la Fraternidad.

Hay quien afirma que fue él, quien reunió la cruz y la rosa como símbolo y adoptó la cruz Ansada, como distintivo de todos los Maestros. Murió en Julio de 1350 a.C.

Max Heindel así se refiere a los orígenes R.C.: "Los sucesos futuros proyectan su sombra anticipadamente, y cuando los grandes Guías de la Humanidad ven cierta tendencia hacia el ultra materialismo, que se repunta ahora en el mundo occidental, toman ciertas medidas para contrarrestarlo y transmutarlo, en tiempo. No desean, de ninguna manera, matar la Ciencia floreciente, como ésta procuró hacer con la Religión, porque ellos ven que el bien, en definitiva resultará cuando una Ciencia avanzada se haya convertido nuevamente en colaboradora de la Religión.

Una Religión Espiritual, no puede, con todo unirse a una ciencia materialista, como el aceite no podrá mezclarse con el agua. Por eso tomarán medidas para espiritualizar la ciencia y tornar científica a la Religión.

En el siglo XIII un gran instructor espiritual que tenía por nombre simbólico el de Cristián Rozenkreutz, marcó el principio de una nueva época espiritual en el mundo occidental. Ese ego particular estuvo en continuas existencias fisicas, desde entonces, en uno u otro país europeo. Tomaba un nuevo cuerpo, cada vez que sus vehículos perdían su vitalidad o si las circunstancias imponían que mudase el campo de sus actividades. Aún más, hoy en día está encarnado, siendo un Iniciado de grado superior potente y activo en los asuntos del occidente, aunque desconocido para el mundo.

Trabajó con los alquimistas durante centurias enteras, antes del advenimiento de las ciencias modernas. Fue el que por un intermediario inspiró las ahora mutiladas obras de Bacon; Jacob Boehme y otros, de él recibieron la inspiración que iluminó sus obras tan espiritualmente. En las obras del inmortal Goethe y en las del maestro Wagner, encontramos la misma influencia. Todos los espíritus inquietos, que rehúsan alimentarse de la ciencia o de la religión ortodoxa, que huyen de la esclavitud y procuran penetrar en los dominios espirituales sin ambición de gloria o vanidad, sacan sus inspiraciones de la misma fuente, como lo hizo y lo hace el gran Espíritu que animó a Cristián Rozenkreutz. Su propio nombre es la encarnación de la manera como el hombre actual se transforma en Divino Superhombre.

Ese símbolo:

CRISTIAN ROZENKREUTZ CRISTIANO ROSA-CRUZ

muestra la finalidad y el objeto de la evolución humana, la senda que deberá recorrer y los medios por los cuales se alcanzará. La cruz negra, los tallos gemelos verdes de la planta, los espinos y las rosas rojo oscuro, muestran la solución del Misterio del Mundo: la evolución pasada, la constitución presente y especialmente el secreto del futuro desenvolvimiento del hombre".

Y aún todavía se expresa: "La Orden de los Rosa-Cruz no es simplemente una Sociedad secreta, es una de esas escuelas de los Misterios Menores, guardianes de las Sagradas enseñanzas que tienen un poder espiritual mucho más potente, en la vida del mundo occidental visible aunque no intervienen en los destinos de la humanidad y mucho menos para privarla de su libre arbitrio.... En estos últimos siglos, desde el origen de la ciencia moderna, una humanidad más intelectual puebla la tierra; el cerebro vence completamente al corazón; el materialismo domina todo el impulso espiritual y la mayoría de la gente pensante no cree nada que no pueda tocar, gustar y oler. Por tanto, es necesario que se haga un llamamiento a su intelecto para que el corazón pueda creer en aquello que el intelecto haya sancionado.

Respondiendo a ese desesperado llamamiento, las "Enseñanzas Misteriosas Rosa-Cruz" procuran establecer contacto, relacionando los factores científicos con las verdades espirituales".

Más adelante al referirse a las siete rosas, así se manifiesta:... "Las siete rosas indican de que hay aún todavía siete Grandes Jerarquías Creadoras en actividad para el desenvolvimiento de los seres de la Tierra y como todas esas varias clases de la menor a la mayor, no son sino parte del Unico Gran Todo, que llamamos Dios, todo el emblema es un símbolo de Dios en manifestación". Ahora la vida Divina se manifiesta en el hombre, a través de los siete centros de fuerza o Chakras... Como en muy breve veremos confirmando así, la conclusión a que por fin llegamos.

Así se desprende por lo expuesto que, en 1614, apareció en Cassel, como ya vimos, un escrito anónimo y denominado "LA REFORMA GENERAL" cuyo principal fragmento es

denominado "FAMA FRATERNITATIS" y que se refiere a una Fraternidad oculta, fundada, doscientos años antes, por un alemán, Cristián Rozenkreutz.

Naciendo de buena familia y quedando huérfano, fue educado en un convento, que abandonó a los 16 años para viajar por la Arabia, Egipto y Marruecos. Estuvo con los sabios y en su convivencia aprendió una ciencia universal y armónica, la cual, no obstante, los sabios europeos ridiculizaban.

Bebió esa ciencia en el "Liber Mundi", el cual él tradujo, siendo también conocido de un tal Theophrasto. El concibió un plano de reforma universal, política, religiosa y artística, para su ejecución del cual él asoció los hermanos "G.V.I.O." e instruía a sus colaboradores en una casa llamada "Santispiritu". Más tarde reunió al hermano R.C., hijo del hermano de su padre muerto, el hermano B., pintor, y a los hermanos G.G. y P.D. Les enseñó su lengua mágica y, exigiendo voto de castidad, les dio el nombre de Rosa-Cruz.

Ellos conjuntamente escribieron un libro conteniendo "todo lo que el hombre puede desear, pedir y esperar".

Del resto, entre los libros de su biblioteca filosófica, "Axiomata" pasa por ser el más importante, "Rotæ Mundi" el más ingenioso, "Protheus" el más útil.

En seguida los hermanos recorrieron el mundo, después de haber comprometido someterse a las obligaciones siguientes:

- 1. No ejercer otra profesión sino la de curar y eso, gratuitamente.
- Nada de uniformes exteriores.
- 3. Se reunirán todos los años en el día C. en el templo de Espíritu Santo.
- 4. Escoger un discípulo.
- 5. Guardar la palabra R.C. que será su distintivo.
- 6. Permanecerán ocultos cien años.

Como complemento de la "FAMA" apareció en 1615 otro escrito sin encuadernar denominado "CONFESSIO FRATERNITATIS ROSÆ CRUCIS AD ERUDITOS EUROPÆ". Ella habla más minuciosamente sobre la reforma del mundo y revela el nombre del fundador de la Fraternidad, llamado Cristián Rozenkreutz, declarando que nació en 1378. Insiste sobre la necesidad de mejorar la filosofía, lo que permitiría comunicarse con las Indias y con el Perú y metamorfosear, por medio del canto, las rocas en piedras preciosas. Rozenkreutz recibió tanta luz, vida y esplendor, como Adán antes del pecado original. El mejor libro es la Biblia; mas sólo el elegido de Dios podrá participar de los tesoros R.C. El Confessio da también algunas explicaciones sobre la finalidad y el espíritu de la Orden. Esta, comprende varios grados. No sólo los grandes, los ricos y los sabios, mas también los humildes, podrán ser escogidos si se muestran aptos para los trabajos de la Fraternidad, la cual posee más oro y más tesoros del que todo el universo podría producir. Con todo eso, no constituye el objetivo principal de la Orden. Lo que los hermanos prefieren antes de todo, es la verdadera filosofia. La Reforma, la Fama y la Confessio son las únicas manifestaciones escritas originales de los R.C. Esas obras tuvieron una repercusión prodigiosa y suscitaron innumerables publicaciones en pro y en contra.

Así para unos, la F.R.C. es sediciosa y reformadora, bajo el punto de vista religioso, alquímico, mágico, paracelsiana para otros y, para muchos apenas una locura. Uno de los resultados inmediatos al aparecimiento de la "FAMA" fue el de provocar el embuste de una multitud de charlatanes que se hacían pasar como miembros de la Fraternidad y prometiendo curas maravillosas, decían poseer secretos alquímicos, no consiguiendo con eso sino tan solamente arruinar la salud y la fortuna de los ingenuos que daban crédito a sus palabrerías....

Fludd denuncia a ciertos individuos que, usando el título de R.C. profesaban una magia supersticiosa, una astrología fantástica, una alquimia falsa y una kábala mentirosa. De la misma manera hubieron libros muy poco recomendables, publicados en su nombre.

No hay ninguna duda en cuanto al factor de haber surgido en el plano físico, la F.R.C., en la edad media, ligada o no al nombre de Cristián Rozenkreutz, poco importa.

De la aparición de las tres obras antes citadas, data recientemente la prueba pública de las enseñanzas R.C., sin embargo su símbolo aparece en la más remota antigüedad, pues la "Rosa-Cruz" repetimos, personificaba para los iniciados la idea de una manifestación de la vida divina en la materia, por los dos términos que componen su emblema.

Así ¿por qué no ligamos el símbolo Rosa-Cruz "las siete rosas sobre la cruz" a los siete centros de fuerza o chakras a través de los cuales fluye la vida espiritual, vivificando la vitalidad de nuestro cuerpo y desenvolviendo esos centros de fuerza, para hacerlos florecer siempre y cada vez más, en la proporción en que vamos progresando en la senda de la Evolución? ¿Y qué representa a nuestro cuerpo físico, sino la verdadera cruz simbólica, bastando, para eso, que abramos los brazos? ¿Cuál más noble y elevada misión sino la de vivificar, en su propio cuerpo, esas rosas que, una vez desarrolladas en todo su esplendor, conducirán al hombre al estado de Super Hombre o de Iniciado? ¿Por qué habremos de comparar esos centros de fuerza a la flor de Loto, originaria del Oriente, y no a las Rosas, símbolo de la vida divina manifestada, para nosotros los occidentales? Si muchas veces la manifestación simbólica se limita apenas a una rosa sobre la cruz, eso acontece para sintetizar las siete no una única, pues como ya dijimos más de una vez, la rosa "simboliza la vida divina manifestada" siendo a través de esos centros de fuerza que actúa ella sobre nuestro cuerpo, nada importa que para simplicidad de expresión simbólica, sean ellas resumidas y representadas apenas en una: -en aquella que, siendo la cruz lo representativo del hombre con los brazos abiertos, está colocada en el punto correspondiente a la laringe de su cuerpo, esto es, en el centro de fuerza donde se manifiesta el "VERBO CREADOR" y simboliza la "Aurora de la Vida Eterna"...

Por eso podemos afirmar, la Fraternidad R.C., en lo que ella tiene de esencial, surgió cuando el hombre apareció sobre la Tierra, tal atestigua el simbolismo de su emblema. Poco importa que la existencia histórica de los R.C. pueda ser contestada, pues, a no ser posteriormente a 1614, ellos procuraban siempre pasar desapercibidos y ocultaban sus doctrinas y sus secretos al público. Las primeras obras "Fama, Confessio y Reforma" van siendo lo mismo impugnadas, atribuyéndolas muchos a la mera fantasía. Ahora, el hombre no puede crear lo inexistente. Todo cuanto de ella se permite imaginar, no es sino la transcripción, más o menos exacta o fiel de ideas, de formas, de armonías, existiendo de un modo perfecto, en cualquier parte del Universo.

Cuando nuestro planeta entra en una fase de duras pruebas se toma necesario que la Misericordia Divina, se patentice más fuertemente, surge entonces la Fraternidad R.C. en el plano físico, para con sus enseñanzas, auxiliar a la humanidad a, resignadamente, soportarlas, comprenderlas con elevación y vencerlas con valor.

Así existieron, existen y existirán siempre R.C. aunque eso no implica negar también la existencia de charlatanes, que abusan de su nombre. Es preciso, sin embargo, separar la paja del trigo. Por eso, todos aquellos que se mostraren contrarios a las enseñanzas del Cristo, manifestando un egoísmo ciego, procurando imponerse por la complicidad de sus ritos, por prejuicios ridículos de una falsa jerarquía, llena de perjuicio; que usaren de tiranía o de intolerancia, son usurpadores y pretenciosos R.C.

Los verdaderos R.C. nunca revelan sus misterios públicamente, teniendo destruidos la mayor parte de sus manuscritos, siendo que los pocos remanentes se encuentran en bibliotecas donde no hay acceso a los profanos.

"Reunir la rosa a la cruz" tal era el problema propuesto por la alta iniciación y en efecto, la filosofía oculta siendo la síntesis universal, la que deberá encamar todos los fenómenos del ser. La religión considerada únicamente como un factor fisiológico, es la revelación y la satisfacción de una necesidad de las almas. Su existencia es un factor científico; negarlo sería negar la propia humanidad. Nadie la inventó, ella se formó como las leyes y las civilizaciones, por las necesidades de la vida moral; considerada tan solo bajo el punto de

vista filosófico y restricto, la religión deberá ser encarada como fatal, si se explica todo por la fatalidad, y como divina si se admite una inteligencia suprema, como fuente de las leyes universales"... Ahora se sigue de ahí, que el carácter de toda religión propiamente dicha, siendo el de revelar directamente la divinidad por una manera sobrenatural, ningún modo de transmisión, dando al dogma una sanción suficiente, se debe concluir, por tanto, que la verdadera religión, es la religión revelada, siendo así natural que no se adopte ninguna sino cuando se la acredite como tal. Toda la religión exige verdaderos sacrificios, no tiene el hombre jamás el poder ni el derecho de imponerla a sus semejantes, lo que está fuera y sobre todo encima de las condiciones de la humanidad. Es partiendo de ese principio rigurosamente racional, que los R.C. mantienen y observan el máximo respeto por la religión dominante, jerarquía y revelada. Así sobre todo, lo que principalmente impresiona a los lectores de los escritos R.C. es que ellos ofrecen para obtener la piedra filosofal está ligado o el elixir de la larga vida, mucho más de lo que ellos preconizan para alcanzar o conseguir un tal grado de saber, los R.C. trajeron a los europeos del siglo XVIII arruinados por las guerras entre el catolicismo y el protestantismo, disgregados en su potencia por el espíritu crítico; palabras de paz y de concordia. En medio del egoísmo universal ellos recordarán a los hombres que son hermanos, hijos de un mismo padre, en medio de la anarquía invasora, mostraron que el Cristo había descendido para establecer el equilibrio entre todas las divergencias y que volverá todavía para reunir en un solo cuerpo, a todos los que son fieles servidores.

Aquellos que cumpliesen esa función cósmica, tendrán derecho al título de Rosa-Cruz, mas ¿quién pudiera decir cuáles son esos seres en el complejo de su personalidad una vez que todos sabemos que la Rosa-Cruz manifestada no es sino una parte, un reflejo de la verdadera Rosa Cruz?

Existen almas que son unidas por un verdadero amor, que no alimentan el fuego interior, sino por el sacrificio y que incesantemente se elevan por encima de lo material, de lo exterior y de lo propio humano.

Estas almas de élite, reciben como recompensa el milagroso don de la presencia real. "Sus cuerpos estarían separados de toda la vastedad del Zodíaco, de toda la extensión de los siglos; sus inteligencias serían divergentes, estas almas yacen unidas para siempre". Así fueron, así son los Rosa-Cruz. Presentes unos ante los otros son la manifestación corporal, son lo mismo la sensación intelectual, que uno cambia de ideas para establecer, esos seres viven en una comunión mutua y permanente, más allá de las fronteras del Creador. Tales como extranjeros y caminantes sobre la Tierra nada deseando del mundo, ni la belleza, ni la gloria, nada, sino ir de acuerdo con la Voluntad de Dios, ellos van corrigiendo, reanimando a los tímidos, restableciendo la armonía por todas partes. Por donde pasan, el desierto se transforma en verdes prados. Si fallan los corazones se abren al apego del Divino Pastor. Ellos preparan el camino para Aquél que debe venir.

Caballeros del espíritu, nada les preocupa a no ser el espíritu y este Espíritu los libera de toda la limitación y los eleva por encima de toda necesidad. El los nutre, los inspira, los conforta. Resucítalos después de sus innumerables existencias, como contingencia para los apóstoles de Dios y de Cristo. Viviendo del Absoluto, ellos viven entre lo Absoluto. Adaptan las costumbres del país en que se encuentran, viven entre los hombres, sin arriesgarse a ser descubiertos; únicamente sus compañeros los reconocen por una cierta luz interior. El Cristo dice: "Que el mundo no los conozca". Por eso, cuando mudan de país, mudan también de nombre. Pueden también adaptarse a todas las condiciones, a todas las circunstancias, hablan cada una de sus lenguas. Hacen de tal modo, que aquello que tenga de ser dicho al mundo, lo sea; entretanto no animan a sus apologistas ni se preocupan de refutar a sus opositores.

Estos como aquellos se comportan de acuerdo con aquello de que son apenas capaces, conforme la luz que tienen delante de los ojos. Citemos al eminente discípulo Eckhartshausen que dice: "Esta comunidad de luz, existe desde el primer día de la creación del mundo y su duración irá hasta el último día de los tiempos... Ella posee una escuela en la

cual el propio espíritu de sabiduría instruye a los que tienen sed de luz, y todos los misterios de Dios y de la naturaleza son en ella conservados para los hijos de la LUZ".

Esa escuela de sabiduría, fue, desde todos los tiempos la más secreta y la más oculta del mundo, porque era invisible y sometida únicamente a la dirección divina.

En su "De Mineralibus" el gran Paracelso vaticina, exclamando: "Nada de oculto, que no deba ser descubierto. Es así que, después de mí, aparecerá un ser prodigioso que revelará muchas cosas". Algunas páginas más adelante así precisa él su pensamiento, anunciando determinados descubrimientos "que deberán permanecer ocultos hasta el advenimiento de Elías Artista".

"¡Elías Artista! Genio director de los Rosa-Cruz, personificación simbólica de la Orden, embajador del Santo Paracelso. Paracelso el grande, predice tu venida, ¡Oh, soplo colectivo de las generosas reivindicaciones. Espíritu de libertad, de ciencia y de amor, que debes regenerar el mundo!".

En su pronosticación, así continúa Paracelso... "todas las cosas favorables a ti llegarán como es deseado, sin embargo, los hombres confundidos las toman como milagro. Mas los tiempos y la edad propia traerán esas cosas consigo, cuando llegue la hora solar; será necesario que ellas se realicen y es para eso que El vendrá". ¿Quién es, pues, el que deberá venir? ¡El Espíritu radiante con las enseñanzas integrales de ' los R.C. Elías Artista! Nadie podrá definir el que sea Elías Artista. Todo lo que se podrá decir, es que es una corriente atractiva, conglomerante, armoniosa y que tiende a reunir a todos los individuos en un único todo homogéneo. "El pertenece a la jerarquía de que las piedras son un grado más inferior. La piedra, siente, tiene conciencia, quiere algunas veces. La inteligencia, la bondad, la sensibilidad está en toda su parte y así también el amor. Las piedras en nuestro planeta son casi inertes, mas en la otra extremidad del reino mineral universal, hay piedras que son tan diferentes de las nuestras, como nosotros lo somos de los seres que dirigen los cometas y que, entretanto, son también piedras, mas piedras vivas reflejando el esplendor de la eternidad que San Juan vio y describe en el Apocalipsis". Es de ese mundo que dependía y que depende aún todavía la Rosa-Cruz. La tierra tiene necesidad que sus energías se afirmen. El término de la evolución del mineral es el cristal. Según esto, los R.C. eran minerales espirituales y querían extender esos fenómenos a todo el Universo. Un hombre por medio de esos sistemas empleados por los iniciados en las criptas de la India o en las pagodas del alto Camboya, podrá aprender a gobernar sus pensamientos de modo que su cuerpo mental se torne un diamante. Cuando varios hombres se reúnen y forman una asamblea fija y vigorosa, como se daba en las dinastías primitivas, ellas constituyen un cristal social. Así, es posible encontrarse entre las células de un pueblo o una raza, una combinación tal, en que no haya oprimidos ni opresores. Tal es el sueño permanente de los R.C.; es lo que explica la universalidad de sus trabajos, en el plano material, en que ellos buscan una medicina universal: en lo intelectual, el canon del saber integral, en lo social la dinastía; en lo etérico una monarquía universal, en lo místico una religión igualmente universal y finalmente en lo humano, la verdadera fraternidad, también universal.

Este ideal es perfectamente realizable. Unicamente del mismo modo que, en las entrañas de la tierra, las partículas minerales penan durante siglos para llegar al estado de cristal, así en las sociedades, los pueblos sufrirán durante siglos numerosos, hasta alcanzar la unidad, que el Cristo pidió a su Padre, para sus discípulos: "Que ellos sean uno, como nosotros lo somos".

Se comprende así, que el querer tornarse R.C. en el plano físico, es casi una utopía, pues como ya dijimos por la boca de alguien "la Rosa-Cruz manifestada, no es sino una parte, apenas el reflejo de la Rosa-Cruz integral".

Por eso nosotros a quien el destino ya nos reunió en "aspirantes a Rosa-Cruz" destino que jamás representa ocaso, pues tal palabra no existe para los estudiantes de ocultismo; cerremos fila y unidos, congreguemos todos nuestros esfuerzos, no para despertar al Cristo que se encuentra en nuestros corazones, pues está El siempre despierto, mas para romper

los siete velos de Isis, que impiden que El a nosotros se manifieste. Y expulsando a la serpiente que, como en el hombre tenebroso de Guichtel enlaza a nuestro corazón y, aunque con él sangrando, establecemos la comunicación con el Cristo, a fin de que sus fuerzas y sus efluvios divinos caigan sobre nosotros, para que florezcan las rosas sobre nuestra cruz y podamos por su fulgor ingresar a la Santa Fraternidad de los Iniciados.

# FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA SOBERANA GRAN COMENDADURIA S. S. S.

### — NUESTRA FRATERNIDAD —

Ya tenemos cinco o seis órdenes o Fraternidades Rosa-cruz, en Europa y en América y no vamos a discutir esta vez, cuáles son las legítimas, sino vamos a buscar lo esencial o lo característico en ellas para que cada nuevo de los afiliados en las diferentes sociedades, examine su conciencia y determine por sí mismo, donde debe estar.

Vamos a concederles a todas las Sociedades buena fe y mérito y sólo estableceremos las diferencias y señalaremos dónde está el deber. Dónde nos llama la sangre y la raza.

Dejemos a un lado a todos los que hemos llamado Rosacruz que vivieron antes de la llamada fundación de la Orden de Cristián Rosenkreutz y sus compañeros antes de la publicación de la Fama Fraternitatis.

No cabe duda y nadie lo puede negar que todos los primeros Rosacruz fueron alemanes y la Orden floreció sólo en Alemania y fue en ese país, donde dejaron sus enseñanzas en documentos escritos. Todo lo que se hizo después en Francia, Inglaterra y Estados Unidos no pudo ser más que secundario e incompleto. Fueron los alemanes hombres nórdicos y el único propósito de ellos fue desarrollar los poderes internos que lograron, todos sin excepción, mediante las prácticas que nos legaron y su filosofia mística.

Pasaron siglos y entonces vemos que las religiones, la Masonería y otras sociedades se valieron de las enseñanzas Rosacruz y las adoptaron poco a poco para sus propios fines.

Los Judíos introdujeron su Cábala y su Talmud y los conectaron con las Ciencias Herméticas del Egipto y Babilonia. Los cristianos tanto católicos como protestantes tuvieron su conexión con Palestina, Egipto y Grecia, y se fundó una rama netamente cristiana. La masonería creó el grado 18. Así los mismos Rosacruz principiaron a dividirse. Los hoy llamados Rosacruz concentran su atención sobre las enseñanzas de la India y repiten las publicaciones de los teósofos y sobre todo de la Sra. Blavatsky y así se ha llegado poco a poco a un verdadero maremagnum donde nadie se entiende.

Todos siguen sobre terrenos muy explotados y es muy dificil que traigan algo nuevo. Cualquier artículo que tomemos de sus Revistas, cualquiera de sus prácticas en sus Cursos, son completamente faltos de originalidad.

Los Rosacruz de la Edad Media se ocuparon sobre todo del cuerpo humano, de su funcionamiento y de sus enfermedades, por eso siempre se dedicaron a curar el cuerpo, sin duda nuestro campo de acción donde tenemos que despertar los poderes. Algunos de ellos rechazan los estudios de nuestras glándulas, rechazan con energía, los estudios sobre asuntos sexuales y nosotros hemos indicado en nuestra novela "Rosacruz" que damos instrucciones en nuestros Cursos y enseñanzas en las Aulas.

Nadie puede negar que estamos viviendo en un momento en que se inicia una nueva época y que necesitamos señalar nuevos rumbos, ya que principia un nuevo Año Cósmico. Así como en las escuelas y universidades de año en año se aumenta o cambia el Plan de estudios, pues no sería posible repetir siempre lo mismo, cuando se pasa de un año a otro vienen nuevos temas y cambio de profesores.

Que en la época de Taurus la humanidad tuvo como principal escuela el Egipto, está muy bien, que en Aries los judíos tuvieron que tomar la dirección de la enseñanza y que el cristianismo al iniciarse la Constelación de los Peces diera rumbos, muy bien, pero ya eso pasó, ahora la mirada se aparta del Oriente y vamos con paso firme al Occidente, sólo así podemos continuar la obra de los Rosacruz nórdicos del siglo XIV.

Los centros de nuestra Fraternidad Rosa Cruz Antiqua se encuentran en todos los países, el trabajo que se realiza en éstos es una labor seria, en busca de la verdad. Muchas veces en otras sociedades es la riqueza material la que ayuda a llegar a los altos puestos o grados. Entre los reales Rosacruz es sólo la riqueza del saber la que traerá a su dueño el honor y la consideración ante los demás.

Nosotros somos buscadores de la última esencia del saber, aspiramos a la claridad e iluminación, para servir a la alta causa de servir mejor a Dios y a la Humanidad. Alcanzamos así la paz, poderes ocultos y una clara visión que tiene el real anteojo de los seres y hechos de la eterna verdad.

### EL HOMBRE DE AYER Y DE HOY

Se habla en el esoterismo de que la Epífisis o glándula Pineal es un vestigio de un tercer ojo atrofiado en la especie humana, órgano que en una humanidad anterior le proporcionaba un sexto sentido. Este tercer ojo debe ser despertado y puesto de nuevo en funcionamiento por el que aspira a la iluminación.

Esa otra humanidad que hoy conocemos como Atlántida poseía la facultad de poder alargar cualquiera de sus órganos. Incluso hoy en día, esta función permanece de forma actual en un órgano de la humanidad actual: el miembro viril y el clítoris femenino. Estos órganos poseen un tejido llamado cavernoso, de carácter eréctil, lleno de vasos sanguíneos englobados entre fibras de tejido elástico, que al llenarse de sangre hacen posible la erección o estiramiento y aumento de tamaño del órgano a que pertenecen.

En la Atlántida todos los órganos y miembros poseían dicha característica y por eso tenían la facultad de alargarse. Hoy día la humanidad encuentra reducida esta función a un solo órgano y además se requiere un estado psíquico especial para que se efectúe dicha erección.

Steiner, afirma que en la época lemúrica los fenómenos de respiración y nutrición se realizaban de forma distinta a la actual. Afirma que en aquella época la nutrición se efectuaba mediante una especie de semen líquido, cristalino de origen solar, adecuado a su propia constitución. Los pulmones, no estaban organizados como ahora, para respirar aire. Tampoco los órganos de la visión eran iguales a los ojos actuales. En el Libro de los Muertos egipcio y en la Biblia se habla de acontecimientos que se sucedieron de la noche al día, para significar que en el despertar de la especie humana hubo un silencio o sopor anterior.

Por eso cada pueblo, al constituirse las distintas razas ha conservado características distintas. Por eso el desarrollo del hombre ha de ser en el seno de su propia cultura.

Hemos mencionado a Egipto, sabemos que las iniciaciones egipcias en la época de las Pirámides fue un hecho. Hoy día la vida se repite igualmente que en aquella época. En aquella época la religión y la ciencia no estaban separadas como lo estuvieron luego en siglos posteriores, y ahora de nuevo hay una tendencia general hacia el reencuentro de la espiritualidad y la ciencia, ya que la ciencia por acercarse a las bases y leyes originales del universo y la religión por deshacerse de los dogmas y falsedades de la puerilidad humana que prevaleció en las épocas oscuras de su historia, van llegando al mismo punto.

El hombre ha encontrado de nuevo el camino que le llevará a su destino en el seno de la Luz y ha de llevar en su mano derecha la ciencia y en su mano izquierda la religión y el esoterismo, como siempre hicieron los Rosacruces a lo largo de los siglos.

Iniciaciones y Ritual

### FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA

# INSTRUCCIONES ESPECIALES A TODOS LOS MIEMBROS DE LA FRATERNIDAD ROSA CRUZ ANTIQUA DEPENDENCIA DEL S. S. S.

De acuerdo con las antiguas tradiciones y costumbres de la Fraternidad Rosacruz, los miembros en todo el mundo celebran el Año Nuevo Rosacruz en el mes de Marzo. Existen algunos hechos interesantes asociados con esta celebración, los cuales deben ser familiares a cada miembro a fin de que puedan éstos participar en la celebración, aun cuando se encuentren lejos de algún Aula o fuera de todo contacto físico con otros miembros. Antiguamente el año comenzaba con el Equinoccio de Primavera, el día 21 de Marzo o un día cercano. Este es el principio natural del Nuevo Año, puesto que es la época en que todas las Fuerzas de la Naturaleza renacen y en que se suceden nuevas manifestaciones para el ciclo de los meses.

Nosotros los que vivimos en el Norte o en las zonas templadas, vemos claramente cómo aporta vida nueva la Primavera en las manifestaciones de la Naturaleza, después de algunos meses de letargo y pasividad. Para nosotros, parece más lógico considerar el principio de la Primavera como el principio del año. Antes de que el hombre hubiera introducido cambios arbitrarios en el calendario, los Antiguos juzgaron que el Equinoccio de Primavera anuncia el Año Nuevo y en muchas regiones del Oriente prevalece aún esta idea. Por consiguiente, a fin de que nos encontremos en armonía con las Leyes de la Naturaleza y con las costumbres Orientales, la fraternidad Rosa Cruz adopta el sistema antiguo y por medio de una proclama, formulada por el Comendador, esta Jurisdicción señala un día en el mes de Marzo, en el cual todas las Aulas, todas las Ramas y todos los Miembros de Nuestra Organización celebran el principio de Año Nuevo. Desde tiempos inmemoriales, en los Misterios Antiguos, principiaba el Año con el Equinoccio de Primavera y nosotros como Rosa Cruz, vamos a continuar con esta costumbre dejando para celebrar el acto el día jueves más cercano al 21 de Marzo. En todas las aulas de la fraternidad se llevan a cabo ceremonias en el templo y una celebración que incluye el ágape del Año Nuevo, seguido por la instalación de los nuevos oficiales del año, en cada Aula. En todas las Ramas autorizadas, de la organización en América se celebra una ceremonia similar con la instalación de los nuevos oficiales para el Año siguiente. Todas las Aulas y ramas deben ser notificadas a su tiempo, en cuanto a la celebración y detalles del Programa y Ritual que se ha de usar cuya notificación deberá serles enviada en forma oficial antes del 21 de Marzo. Confiamos en que todos los miembros participarán del ágape de este día, ya sea que se encuentren presentes o no, en un Aula o grupo reunido. Los Miembros de las Aulas nacionales, tanto los grados de nuestros Miembros en todos los países postulantes, como los grupos neófitos deberán proceder de acuerdo con las instrucciones que se dan aparte, y cada miembro de las Aulas Nacionales deberá marcar su calendario correspondiente ahora mientras medita en ello, de modo que no pase por alto la fecha y disponerse a participar en la celebración, si esto le es posible. El contacto que cada miembro tenga así con todos los otros miembros y con los altos oficiales y maestros de la Orden, de una amplia celebración nacional, es de considerable importancia para cada miembro, tanto en lo físico como lo espiritual.

### Fecha de celebración

Los que han participado en estas celebraciones, en el pasado, han proclamado haberse inspirado altamente, de una manera grande y eficiente al aportar hacia sí, Armonía cósmica adicional al anochecer del Jueves 24 de Marzo o cualquier noche después, tan cercana como sea posible del 21. A cualquier hora entre la salida del sol y media noche cada hermano o

hermana deberá retirarse a su Sanctum en su casa para orar y meditar. Pero antes que llegue la hora, cada uno debe proveerse de lo siguiente:

### Provisión para el Sanctum

Un par de bujías nuevas que no hayan sido encendidas antes; un poco de incienso, nuevo si es posible; una pieza de pan de centeno negro; algunas nueces saladas, (cacahuetes, maní, avellanas u otras bien saladas), y un vaso de vino simbólico. Este debe ser jugo de uva, pues la constitución de nuestra Orden, distintamente establece que solamente en una ocasión se use vino simbólico y que esto sea en el ágape de Año Nuevo, debiendo ser jugo de uva sin fermentar, además en la celebración de la Eucaristía Gnóstica también debe usarse este vino. Solamente se necesita un vaso.

### Preparación

Obtenidos ya estos artículos y colocados en el Sanctum, la persona deberá prepararse a sí mismo, purificándose el cuerpo, tanto exterior como interiormente. La purificación interior se acompañará con algunos minutos de autoexamen antes de entrar al Sanctum descubriendo si uno tiene algún pensamiento perverso, viviente, y haciendo a un lado pensamientos perniciosos y extirpando todo lo inmundo, entonces concentrándose por algunos minutos en la Divinidad que ahora se encuentra más difundida en cada uno, puesto que todo lo no divino ha sido arrojado del cuerpo. Entonces con la convicción de que un Ser divino reside en el cuerpo limpio, aproximaos al Sanctum y entrad.

### Ceremonia

Encended las dos lámparas nuevas y colocadlas sobre el Altar en su lugar, mientras, decid al encender cada lámpara: "CON LA LUZ PURA YO ILUMINO EL SANTO LUGAR Y PRINCIPIO EL NUEVO OTRO AÑO DE ESPLENDOR". Después sentaos delante del Altar y contemplad en actitud reflexiva, esperando ver su cuadro místico o un cambio. Esto requiere 5, 10 ó 15 minutos; cuando ningún cambio significativo haya tenido lugar, levantaos y con los brazos y las manos cruzadas sobre el pecho, haced vuestra meditación y decid:

"EN ESTA HORA YO MISMO ME CONSAGRO DE NUEVO A LOS PUROS PRINCIPIOS Y DOCTRINAS DE LA ROSA CRUZ; QUE YO PUEDA SER UN MEJOR SERVIDOR DE DIOS EN SU VIÑEDO".

Después comed algunos pedazos de panecillos, seguido de algunas nueces saladas. Luego haced una pausa y decid: "EN MI CUERPO HE TOMADO EL MAIZ, QUE SIMBOLIZA LOS ELEMENTOS DE LA VIDA VEGETALES Y DEL AIRE Y LA SAL DE LA TIERRA QUE SIMBOLIZA LOS ELEMENTOS MINERALES, DE ELLOS ESTA CONSTITUIDA LA MAYOR PARTE DE MI CUERPO". Tomad algunos sorbos del vaso de vino y decid: "EN ESTE FLUIDO YO ENCUENTRO SIMBOLIZADA LA FUERZA VITAL DE LA NATURALEZA, Y YO LO AÑADO A MI CUERPO A FIN DE PODER ASIMILAR LA TERCERA ESENCIA SIMBOLICA DE MI EXISTENCIA, ESTE ES EL ESPIRITU QUE ME DA LA TRINA EXPRESION. YO INICIO EL AÑO PROXIMO CON REJUVENECIDO VIGOR, FE, ESPERANZA Y DEVOCION, ASI SEA".

Después de haber hecho esto, encended el Incienso si lo tenéis y concentraos en el año entrante, en sus posibilidades, sus oportunidades, debéis dar por terminados vuestros trabajos. Debe dedicarse diez minutos a esta meditación.

Después levantaos, mirad hacia las lámparas con las manos extendidas hacia ellas y decid: "SALVE, OH AÑO DE VIDA, LUZ Y AMOR, TU ME SIRVES COMO YO SIRVO A DIOS Y A MIS SEMEJANTES EN ESTE MUNDO".



NOTA: El signo de la Cruz Gnóstica se hace como sigue: se colocan ambas manos a la altura de la frente y se dice: A TI, enseguida se bajan las manos formando ángulo y se dice: PERTENECE, enseguida se levanta cruzándolas y se dice: EL REINO, y otra vez a la altura de la frente y se dice: DE LA JUSTICIA, y extendiéndolas se dice: Y LA MISERICORDIA. Y así se sigue diciendo: TIBI SUNT MALCHUT GEBURAT ET CHESET PER EONAS.

# FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA DISCIPLINA INDIVIDUAL

#### Por la mañana:

1. Al levantarse por la mañana y por la noche, antes de acostarse, de pie y dando frente al naciente (Este) pronunciar la siguiente oración, sintiéndose uno con su contenido:

### Oración

AMOR PURO QUE REINAS SOBRE TODO EL UNIVERSO, llena plenamente mi corazón y mi cuerpo, a fin de que yo pueda amar con todas mis fuerzas al DIVINO SEÑOR DE LA CREACION, a mis prójimos y a todos los seres vivientes.

DIVINO MAESTRO, te doy las gracias por todo cuanto hiciste por mí. Deposito en Ti toda mi confianza y todas mis esperanzas, tengo absoluta FE en tu saber infinito, en tu Omnipotencia Divina y en tu inmenso amor para con todas las criaturas.

SABIDURIA DIVINA, refléjate continuamente en mi espíritu. Sé tú mi LUZ, mi amparo y mi guía, y así marcharé firmemente en el camino de la justicia y de la verdad.

### ASI SEA.

- 2. EJERCICIO RESPIRATORIO.— Hacer tres respiraciones rítmicas por la mañana y por la noche. Esta respiración es hecha de la siguiente manera: Echese de espaldas e ir contando mentalmente hasta seis inspirando el aire a los pulmones; una vez el aire en los pulmones, reténgalo hasta contar mentalmente hasta cuatro y luego comience a expeler nuevamente el aire contando en la mente hasta seis. Cuente un intervalo mentalmente hasta cuatro y luego comience nuevamente con la siguiente respiración, y así sucesivamente hasta completar las tres respiraciones.
- 3. AFIRMACION.– Hacer siete veces la siguiente afirmación, procurando sentirse UNO con el sentido de la afirmación: "YO SOY EL EQUILIBRIO PERFECTO QUE A TODO CONTROLA".

Esta afirmación puede ser hecha durante el día y en todos los momentos posibles.

- 4. HACER LA DISCIPLINA DEL MES.
- 5. CERRAR EL TRABAJO CON LA ORACION QUE SIGUE:

#### Oración

Benditos sean los que vivieron antes que nosotros, los que están con nosotros y los que nos siguen y gracias sean dadas a sus Maestros Directores Invisibles.

Benditos sean los que están por encima, abajo, a la derecha, a la izquierda y venga a nosotros las fuerzas en ellas incorporadas.

Bendícenos OH FUERZAS CONCENTRADAS EN LOS NAHUAS, en la Logia Blanca de MONTSERRAT y en las otras esparcidas por el mundo y permite que los Hermanos Invisibles cuiden de esta criatura (decir aquí el nombre de lo solicitado), hasta el fin de sus días.

ASI SEA.

### Por la noche:

6. Antes de acostarse a dormir, repita la oración de la mañana y el ejercicio respiratorio, después haga las siguientes afirmaciones:

YO TENGO CALMA.

YO TENGO DOMINIO PROPIO.

YO SOY FELIZ.

YO AMO A TODOS LOS SERES DE LA CREACION.

YO VIVO EN LA ABUNDANCIA.

YO EXPRESO LA VERDAD POR MI PALABRA.

YO CREO EN EL PODER DE DIOS.

YO SE QUE SOY UNA PARTICULA DEL GRAN TODO.

Cerrar el trabajo con la oración "Benditos sean...".

### Observaciones especiales:

El estudiante debe esforzarse para:

No pronunciar palabras injuriosas u obscenas.

No alterar la voz bajo ningún pretexto.

No mantener la conversación inútil, deprimente o escandalosa.

No mirar con malicia ni con intenciones sexuales.

No criticar ni hablar con sarcasmo.

No mentir.

Con ocasión de las reflexiones:

Mantenerse siempre alegre, tranquilo y bondadoso para con todas las personas.

Además:

Masticar muy bien los alimentos y comerlos de poco a poco, evitar cuanto sea posible tomar agua durante los alimentos.

### Introducción para los principiantes

La Fraternidad Rosicruciana Antiqua viene trabajando durante siglos por la felicidad de los seres humanos sin distinción, estudiando e investigando todos los problemas que se relacionan con su origen, evolución y destino de la Humanidad.

Proporciona a sus afiliados prácticas especiales que los llevan al desenvolvimiento y perfeccionamiento material, mental y espiritual.

Sus puertas están siempre abiertas para recibir en su seno a todos los investigadores sinceros y bien intencionados, que quieran asumir para tal fin los compromisos necesarios de honor y de caballerosidad.

Damos a continuación las primeras instrucciones que después de ser leídas y meditadas, podrán servir de base para una deliberación posterior.

### La voluntad

Quien te habla no te interesa saber, si tienes realmente sed beberás el agua cristalina y fresca de la fuente, ya sea en vaso de barro, de cristal o de oro... Escucha mi voz que ansía guiarte. Mi voz es para todos y para ninguno. Escucha si es que te parece provechosa; en este caso recibe ésta mi dádiva de amor.

HERMANO, seas quien fueras, mi persona no te debe interesar, pues pertenece al reino de Maya y tú sabes muy bien que Maya es ilusión, recibe pues de ella lo más puro que he poseído.

Sé que esto que te voy a decir te va a ser útil como a todos los que se quieran en un centro de amor, para salvar el amor del Mundo. Sé que esta semilla no se pierde y es oportunamente fructificada. No interesa que yo la vea fructificar ni tú tampoco que satisfagas tu curiosidad. Por otro las enseñanzas que recibes a través de ella, no son mías, porque yo nada poseo; son tuyas y de todos los seres porque en todos existe la sabiduría y la Sagrada Luz.

Deseo darte una serie de consejos, de los que éste es el primero:

HERMANO, tú que deseas ser ROSACRUZ debes saber que no vas a pertenecer a una de las muchas instituciones o sociedades, más o menos idealistas, más o menos filantrópicas, o a una iglesia, o a una orden más, no, ASPIRA A FORMAR PARTE DE UNA FRATERNIDAD INICIATICA UNIVERSAL; ésta es la FRATERNIDAD ROSACRUZ. Y para ingresar en ella, tu anhelo y deseo debe ser único:

EL SERVIR, esto es amar a los otros de tal manera que fructifique tu persona en bien al sacrificio de la HUMANIDAD.

Da el premio de tu esfuerzo a TU SEÑOR y a TU DIOS, haciendo que tu vida siga por el único camino: la del servicio.

Por eso antes de servir eficientemente a la Humanidad, de acuerdo con el Plan Divino, precisas prepararte para ello. Antes de socorrer a un Hermano, a un compañero de Aula, o a un ser cualquiera, debes ser puro a fin de tornarte en un PERFECTO AUXILIAR DEL MAESTRO.

Y para ser puro tienes que vencer a tu personalidad, y para vencer a tu personalidad tendrás que empuñar con decisión la lanza de tu voluntad.

Libérate del Marasmo de tu indolencia, aleja los vicios que denigran a tu personalidad y te interrumpen en tu trabajo. TOMA LA LANZA DEL CONQUISTADOR DEL GRAAL y procura marchar en la vanguardia de tus Hermanos; pero ante todo, purificate y despierta la fuerza invencible de tu VOLUNTAD.

El Rosacruz nada podrá hacer sin voluntad y por eso nuestro lema es:

THELEMA; VOLUNTAD DIVINA.

Precisas de voluntad para purificarte de las máculas e impurezas que conspiran en contra de tu personalidad. Precisas de voluntad firme y decidida para liberarte de esa personalidad martirizada, porque el Rosacruz que no tiene voluntad de corregirse de un vicio, por más pequeño que sea, no puede aspirar al Bautismo de la VERDAD INICIATICA.

Precisas de voluntad para el trabajo que se exige de Ti, porque debes saber que el trabajo ROSACRUZ estriba en el estricto cumplimiento del mandato que ejerce y del deber que lo asiste.

Y si no tienes voluntad Hermano, ¿Cómo pretendes que los Maestros te confien cualquier misión en beneficio de la Humanidad?

Así que esto será tu primer paso: VOLUNTAD de Ti exclusivamente, de Ti depende el impulso que te permitirá avanzar en este camino.

Nadie lo podrá hacer por Ti, lo que apenas podrán hacer es ayudarte a vislumbrar la senda para que sigas en la función de tu iniciativa.

La senda es dura y llena de espinas. Para caminar por esta senda del SERVICIO necesitas ser hombre de voluntad, porque una vez en el camino, te sentirás angustiado, tus pies sangrarán y tu cuerpo desfallecerá.

Si tuvieras sin embargo voluntad, todos esos pesares y dolores desaparecerán. Sé pues franco y noble contigo mismo. Yo te ruego no te engañes: Los Maestros no se engañan con los que se proponen profanar la senda antes de adquirir la voluntad necesaria.

Si tu deseo es sincero, comienza desde ya, no te creas solo, es una de las muchas ilusiones que Maya utiliza, para esconder la realidad. Cuando a tu vibración llegue la verdadera tonalidad, comprenderás que nunca estuviste solo. Que te sirva de aliento y estímulo, no des oído a las críticas y las mistificaciones, sé valiente.

Si convives con otros Hermanos, si tienes condiscípulos, procura darles tos mejores ores ejemplos. No critiques ni difames a ninguno; debes ser benévolo.

Que tu divisa sea esta: Primero obediencia y después trabajo. Primero los otros y después tú. El ROSACRUZ debe pensar más en los otros que en su propia persona.

Por eso antes de terminar quiero hablarte de las Oraciones y de los Proverbios, que permite de hecho decirte que debes orar siempre, constantemente, porque sólo de ese modo entras en contacto con los Seres Superiores, que se sirven de estos momentos para instalar en tu alma el Coraje y la Fe y te auxilian para que puedas llevar la VERDAD y la LUZ a otros corazones sedientos de redención. Los resultados son maravillosos.

Cuando por si acaso fueras asaltado por la inercia o indiferencia, concéntrate y pide a tu Dios: VEN SANTO QUERER, DIVINA ENERGIA VOLITIVA Y TRANSMUTA MI VOLUNTAD HACIENDOLA UNA CON LA TUYA.

El hombre por más que sea señor de su voluntad, siéntese flaquear tan frecuentemente con una existencia casi nula. Debes por lo tanto, Hermano Mío, forjarte con voluntad fuerte y enérgica como las de tu propia creencia.

Para esto, principia ahora mismo por trazarte un horario de verdadero trabajo que procurarás cumplir desde qué te levantes hasta que te acuestes. Una vez en tu lecho harás un examen de conciencia de tus palabras, de tus hechos prácticos durante el día y por un esfuerzo de concentración de la voluntad, procura corregir esas faltas en que caíste y evitarás seguir cayendo en lo sucesivo.

¿ TENDRAS TAN POCA ENERGIA QUE TE JUZGARAS INCAPAZ DE ESTE PRIMER PASO ROSACRUZ ?

# FRATERNIDAD ROSICRUCIANA ANTIQUA LA INICIACION

Todo aspirante debe comprender los misterios de la INICIACION ANTIGUA para comprender y practicar a conciencia la verdadera INICIACION MODERNA. Todos los misterios antiguos eran símbolos de cosas futuras que deben suceder.

Para comprender la VERDAD debemos estudiar los símbolos antiguos que son el camino recto hacia la sabiduría.

Los Egipcios practicaban la INICIACION en la Gran Pirámide. Este monumento maravilloso no fue nunca la tumba de Faraones, como pretenden demostrar algunos sabios. La Gran Pirámide es copia fidelísima del cuerpo humano y podemos decir simbólicamente que es la tumba del Dios Intimo que se halla dentro del hombre. Para que el hombre vuelva a la Unidad con el Dios Intimo, debe buscar su propia iniciación en su mundo interno, así como en los tiempos antiguos, el aspirante debía penetrar en el interior de la Gran Pirámide en busca de la Gran Iniciación.

#### Significado de la iniciación

Iniciación es el esfuerzo que realiza el hombre para ingresar nuevamente, para ir dentro de sí mismo, en busca de las verdades eternas que nunca fueron sacadas a la Luz, al mundo externo. Iniciación es equivalente a religión de "RELIGARE" –RE-LIGARE—, religarse nuevamente; es la vuelta del hijo pródigo al seno del Padre, después de haber errado largo tiempo en el mundo material, sufriendo miserias y hambre.

EL INICIADO es el ser que conoció su error y volvió a ingresar al interior de la casa paterna; mientras que el profano queda fuera del templo de la Sabiduría, lejos del real conocimiento de la Verdad y la Virtud siguiendo la satisfacción de sus sentidos externos.

Así, pues, este ingreso (Iniciación). no es ni puede considerarse únicamente como material ni es la aceptación de una determinada asociación, sino como ingreso a un nuevo estado de conciencia, a una manera de ser interior, de la cual la vida exterior es un efecto y consecuencia. Es el renacimiento indicado por el Evangelio; es la transmutación del íntimo estado del hombre, para efectivamente iniciarse e ingresar, en una nueva vida que caracteriza al verdadero INICIADO, y no como suponen muchos que pueden llamarse iniciados desde el momento que comienza la Iniciación.

La Iniciación es el renacimiento iniciático, o sea la negación de los vicios, errores e ilusiones, que constituyen los metales groseros o cualidades inferiores de la personalidad, para la afirmación de la Verdad, de la Virtud y de la Realidad, que constituye el ORO PURO DE LA INDIVIDUALIDAD. La perfección del Espíritu que se expresa en nosotros a través de nuestros ideales elevados.

#### El cuarto de la reflexión

Todo hombre al cerrar los ojos, se halla en su Cuarto de Reflexión, con su aislamiento y la oscuridad que representa, es el período de las tinieblas de la materia fisica que rodean al alma para su completa maduración.

El Cuarto oscuro de la Reflexión, es el símbolo del estado de conciencia del profano que anda en las tinieblas y por esta razón se encuentran en él los emblemas de la muerte y de una

lámpara sepulcral.

El candidato debe ser libre y despojarse de los metales; cualidades inferiores, vicios y pasiones de su intelecto, de sus creencias y prejuicios; debe aprender a pensar por sí mismo y no seguir como ciego.

El Cuarto de Reflexión significa el aislamiento del mundo exterior para poder entrar en el estado íntimo, en el mundo interior adonde deben ser dirigidos nuestros esfuerzos para llegar a la Realidad.

Es el "CONOCETE A TI MISMO" de los Iniciados Griegos, es la fórmula hermética que dice: "VISITA EL INTERIOR DE LA TIERRA – RECTIFICANDO ENCONTRARAS LA PIEDRA ESCONDIDA". Es decir, desciende en las profundidades del ser y encontrarás la "piedra filosofal" que constituye el secreto de los sabios.

#### Consejos

Consejos del ser interno, que tienen por objeto GUIAR AL HOMBRE, a la Verdad y el Poder.

- 1°. "Si una vana curiosidad te conduce aquí... MARCHATE".
- 2°.- "Si rindes homenaje a las distinciones humanas. VETE... porque aquí no se conocen".
- 3°.- "Si temes que te echen en cara tus defectos, NO SIGAS ADELANTE".
- 4°.- "Espera y cree... porque ver y comprender el infinito, es MARCHAR hacia la PERFECCION".
- 5°.- "AMA... a los buenos; COMPADECE Y AYUDA... a los débiles; HUYE de los embusteros y NO ODIES... a Nadie".
  - 6°.- "El hombre más perfecto es el que es más útil a sus hermanos".
- 7°.-"No juzgues ligeramente las acciones de los hombres; alaba poco; adula menos, y no censures ni critiques nunca".
- 8°.- "LEE y aprovecha; MIRA e imita; REFLEXIONA y trabaja; PROCURA SER UTIL a tus hermanos y trabajarás para ti mismo".
  - 9°.- "Piensa siempre que de polvo naciste y en polvo te convertirás".
  - 10°.- "NACISTE para... MORIR".

#### El juramento

Es la obligación que debe presentar el candidato delante del ARA (su corazón altar de Dios); sigue con los ojos vendados (no puede ver todavía la Luz).

Cuando el Maestro da la orden de arrodillarse, el candidato debe hacerlo sobre su rodilla izquierda, no sólo significa respeto y devoción... sino que, en esta pose, se pone en contacto con las corrientes terrestres que tienden a subir hacia las que bajan de arriba; el candidato forma el PUNTO DE UNION entre las dos.

El discípulo en estas circunstancias siente un frío que le traspasa; es la desnudez de la Cruz cuando la Rosa se aleja.— Es el frío del alma cuando no recibe el calor de la caridad.— Es el frío del arrepentimiento que entra en la conciencia del arrepentido de haber atentado contra la Divina Justicia... Ya pronto la Vida y el calor del SANTO GRIAL vendrá a asistirle en todas sus empresas que van encaminadas hacia el bien y el amor.

Toma nota de todo cuanto diga en este trascendental momento (EL JURAMENTO), para mañana más tarde no convertirse en perjuro, ya que a nadie se le obliga a jurar, si es que no pretende cumplir sus deberes para con Dios y para consigo mismo y sus semejantes.

### FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA

#### LOS GRANDES MANTRAMS Y SU ENTONACION

El Pranayama, dicen los Hindúes, tiene su paralelo hablado en el Mantrayoga, y los hindúes tienen un cuidado sumo para que nunca se revele el secreto de la pronunciación. Yo, sin embargo, me siento obligado con mis discípulos y les voy a dar la entonación tal como la dan los manuscritos más secretos.

El Mantram es puente de unión entre el Ego interno y la respiración.

No olvidar esto que es muy importante. Sin el uso del Mantram la respiración sólo produce efectos físicos.

El Mantram se usa primero pronunciándolo diez veces con toda voz y después siete veces callado y despacio, buscando siempre su tonalidad propia y, por último 3 veces sólo mentalmente o apenas perceptible.

El Mantram siempre debe ser rítmico, es decir musical.

El AUM es un Mantram conocido por todos los iniciados, pero raras veces se usa solo.

La fuerza de los Mantrams está en su valor colectivo, es decir, que haya muchas personas que los usen simultáneamente.

Miles de iniciados en todas partes del mundo, en la India, en el Egipto, en las Sociedades Secretas de Alemania, hacen sonar estos Mantrams diariamente y si los imitan mis discípulos conectaremos con un poder vibratorio muy grande, inmenso.

¡Atención pues! Todos los miembros de nuestra FRATERNIDAD pronunciarán durante el mes de Octubre el

AUM - TAT - SAT - AUM

Aum Tat Sat Aum

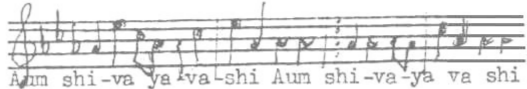
Luego el mes de Noviembre el

AUM - MANI - PADME - HUM

Aum Ma-ni - Pad-me Hum

Para seguir en Diciembre con:

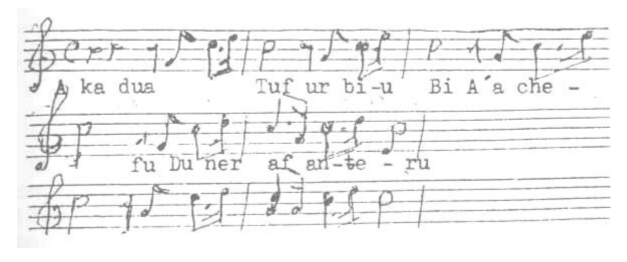




"Aum shiva yavashi" significa Paz, silencio, es el aspecto absoluto y masculino de la deidad; "va" significa Energía y es el aspecto femenino de la deidad. Este Mantram, según el Maestro Therion en su Mística nº 4, expresa toda la ruta del Universo del cero por el infinito, vuelto al cero.

Luego hasta el final del año solar, es decir hasta el 21 de Marzo, el

A ka dua Tuf ur biu Bi A'a chefu Dudu ner af an nutero



Además todos los afiliados a una Logia harán el siguiente ejercicio respiratorio:

Respirando el aire profundamente por la nariz y sacando el abdomen como si se llenara, para luego expulsarlo por la boca entrando el vientre. Siempre en ritmo y de 7 en 7 veces.

La mentalidad que hay que sostener es que el ambiente está lleno de substancias en estado coloidal y que con el Prana que llevamos a nuestro interior aumentamos nuestra Vitalidad, Salud, Potencia, Intelectualidad y Espiritualidad.

Al expulsar el aire pensemos plásticamente que toda nuestra debilidad, estado enfermizo, nuestra ignorancia y maldad salga en el aire gastado y expulsado.

Este ejercicio debe hacerse antes de pronunciar los Mantrams.

NOTA: Acompañamos la parte musical de la introducción al Ritual, ojalá los Hermanos aprendan este coro a cuatro voces.

#### FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA

#### INICIACION ASPIRANTE ROSACRUZ

El Cuadrado que debe haber en el centro del Templo contiene el triple círculo, teniendo 1 m², y es para imantar el Templo; así que todos los HH:. darán vueltas alrededor, siguiendo la dirección que da teniendo la mano izquierda extendida sobre el cuadrado.

La iluminación total del Templo debe manejarse por una sola llave general, nº 924, o sea de 4 tiempos: 1) movimiento para prender todas las luces, 2) para mantener encendidas las del centro del Templo y las del dosel, 3) para apagar las del Templo y dejar las del dosel, y 4) para apagarlas totalmente.

Se debe tener un pequeño GONG para hacer las señales convenidas. Al iniciarse el Ceremonial, el Templo se halla a media luz, tocándose en este momento el Ave María de Gounod y durante el tiempo que los HH:. ingresen.

Los oficiales deben entrar primero por el orden siguiente:

- 1º El M:. colocándose al fondo a la derecha.
- 2° La I:. a la izquierda del Maestro.
- 3° El 1er Vigilante a su puesto según croquis.
- 4° El 2° V:. a su puesto según croquis.
- 5° El Guardián, junto a la puerta.
- 6° El Sec:. a la izquierda del A:.
- 7° El tes:. a la izquierda del A:.

Cada uno habrá tomado su respectiva posición después del saludo de la Est:. Mac:.

A una señal del M:. sale el G:. y procede a retejar a cada Hno. dándole el ingreso a cada uno, manteniendo el Templo cubierto y retejando a cada H:., por separado y sin que nadie presencie lo que ejecuta, así: colocará los dedos índice y medio estirados y juntos, tocando con sus yemas al H:., primero en la frente diciendo ......., luego en la garganta sobre la nuez diciendo ....... y finalmente sobre el corazón diciendo ......; el H:. que hasta este momento se había mantenido erecto, colocará su dedo índice sobre los labios, formando una cruz, en ademán de decir SILENCIO y musita una ...... colocará inmediatamente las palmas de las manos sobre el pecho y al abrir el G:. la puerta del Templo, pisará el umbral con el pie derecho e iniciará sus pasos, iniciando su entrada, principiando su primer paso con el pie izquierdo, y al terminar el séptimo, llegando frente al triple círculo junta los pies e inicia el saludo de la Est:. que es como sigue:

- 1.- Baja los brazos a lo largo del cuerpo.
- 2.- Los sube a la altura de la cabeza con las palmas hacia afuera.
- 3.- Los baja con la cara a los muslos.
- 4.- Los vuelve a subir cruzando las manos sobre el pecho, la derecha sobre el corazón.
- 5.- Extiende las manos en cruz con las palmas hacia abajo.
- 6.– Las vuelve a llevar a los muslos, subiéndolas a la altura de la cabeza, con las palmas hacia adentro para juntarlas sin llegar a hacerlo.

- 7.– Se abren los brazos nuevamente con las palmas hacia arriba, dése vueltas a las manos y bájese a los muslos.
  - 8.- Vuélvase a colocar las manos sobre el pecho como al ingresar al T:.
- 9.- Inclínese ligeramente la cabeza, saludando a la Cruz del Altar y retírese sin dar la espalda, hasta llegar a su asiento y es entonces cuando baja las manos y se sienta.

Sólo entonces entrará un segundo H:., y así sucesivamente hasta el ingreso de todos, en que se cubrirá herméticamente el T:. bajo la custodia interna del G:.

El M:. hace una señal imperceptible al G:. para la música. El M:. ocupa el sitio en el Altar.

La I:. frente al Altar y de cara a la Cruz.

El M:. toca el Gong y ordena a los dos VV:., que ordenan a su vez a los HH:. de sus respectivas CC:. que se pongan de pie a la orden: brazos en cruz sobre el pecho (la mano derecha sobre el C:.) y el pie derecho cruzado sobre el izquierdo.

El M:. dice: "A:.L:.G:.D:.G:.A:.D:.U:. y bajo los auspicios del S.S.S. con sede en Australia declaro abiertos los trabajos de esta A:. A ninguno de los HH:. se les permite hacer demostración alguna que pueda perturbar nuestros trabajos". (Hace los toques con el dedo índice y medio).

- 1.- En la frente, diciendo ..... en el cuello ..... y ..... en el corazón.
- 2.- I:. en la frente; ..... en el hombro izquierdo y ..... en el derecho.
- 3.- Repetición del primero.

Luego lee en la Biblia el Evangelio de San Juan, Cap 1, vers. 1-4 inclusive; luego medio minuto de meditación y dice: "Eritia Sicut Deus" (Hágase como Dios), los HH:. repetirán palabra por palabra. Desde este momento se comenzará el Ritual, la del M:. y la del G:.

A los HH:. se les distribuirá copias respectivas por sus VV:.

El pan es solamente para las Luces u Oficiales.

La escala de los Mantrams es como sigue:

E U O E I A O

La AUM, la A es ligeramente aspirada y la M vibrada.

Después del ceremonial se hace la Cadena a oscuras.

Después de la cadena y prendidas las luces del dosel, el M:. dirá la Oración de Gracias a Dios, a los HH:. MM:. y Guías Mayores de la Secta Blanca y a los GG:. de la Fraternidad Universal; luego por Orden, los demás oficiales y tras ellos los demás HH:. en riguroso turno.

Las Hnas. guardarán la derecha del T:. y los HH:. La izquierda; los HH:. poseerán los números impares y las Hnas. los pares.

SALUDOS.- I:. y M:. tocando con sus y:. la Frente.

Cont:- I:. sobre los labios, como recomendando silencio. En el saludo de las manos como los Masones.

RECONOCIMIENTO: DD:. como en el saludo de la frente.

Cont:-I. en los labios.

Conf. del rec.: I. y P:. formando una " " y golpear el C:.

| P:. hacia arriba y puño cerrado(1º)      | I                  |
|------------------------------------------|--------------------|
| I:. y meñique extendidos, medio y anular | sujetos por el P.: |
| simulando una A con la boca(2°)          | A                  |
| Ind:. y P:. una "U"(3°)                  | 0                  |

M.: con franja anaranjada alrededor de la estola, borde inferior del hábito en las botamangas de una pulgada de ancho, CRUZ ROJA.

1<sup>er</sup> V:. Franja verde. 2° V:. Rojo oscuro

Uniforme y velo blanco con CRUZ CELESTE.

G:.

Franja color amarillo.
Una "S" en la manga izquierda.
Una "T" roja en la manga izquierda. Sec:. Tes:. Uniforme blanco con CRUZ ROJA.

#### FRATERNIDAD ROSICRUCIANA ANTIQUA

#### INICIACION ROSACRUZ

Reunidos todos los HH:. actuantes en la antecámara y con sus batas puestas penetran al T:. para iniciarlo.

Introducción al Ritual: (tres vueltas de izquierda yendo por el S:.).

El M:. da la orden de que tomen asiento y da la noticia a los HH:. de haber un nuevo candidato próximo a iniciarse, debidamente preparado, dando referencia de quién lo presenta, aptitudes, etc. Si lo considera conveniente, puede decirle algunas palabras alusivas a la felicidad que deben sentir los presentes por tener otra oportunidad para dar luz a un neófito. También puede dar una pequeña práctica, como por ejemplo: una respiración rítmica, el Mantram del mes, la ejecución de algún canto o un momento de silencio mientras se oye tocar alguna pieza de música. (Durante todo el tiempo el candidato permanece en la antecámara, con los ojos vendados). Después que el M:. haya hecho efectuar algunos de los ejercicios ya nombrados se obtendrá un silencio absoluto.

El H:. que presenta al neófito, lleva a éste hasta la puerta del T:. anunciándolo con 3 toques.

El G:. del T:. da la noticia al V:. M:. pero no directamente sino por medio del 2° Vigilante, quien a su vez se lo comunica al 1<sup>er</sup> Vigilante y este último al Venerable M:. en este orden se hace un intercambio de frases, como sigue:

Maestro: ¿A quién traes ahí?

Hno. Patrocinador: A un aspirante que desea ver la Luz.

M:.: ¿Está debidamente preparado?

Hno. Pat.: Yo me he encargado de hacerlo; respondo por él y me comprometo y garantizo que no revelará nada de lo que haga en este Templo.

M:. (dirigiéndose al Guardián): Introducid al candidato.

Guardián: Lo sienta frente al Altar.

Maestro (dirigiéndose al candidato): Para concederos la Luz es necesario pasar por un sinnúmero de pruebas; ¿estáis dispuesto a pasar por ellas?

Aspirante: ...... (contesta el aspirante).

Maestro: Bien, pero antes que nada, es NECESARIO hacer una oración a los Maestros para que se acerquen todavía más a vos y presencien vuestra iniciación; venid, pues, con vocación y con fe, pues así vuestra mente se pondrá a tono con el solemne momento.

Llegado este momento hace la señal de la Estrella Macrocósmica y toda la Cong:. hace la señal; luego se toca un trozo de música y se hace la siguiente invocación:

Congregación: (De pie, para la Oración).

Maestro: ¡Esta noche va a ser también solemne! ¡Maestros ROSACRUCES, hoy se inicia un candidato para recibir la LUZ! ¡Hoy quiere dar un paso firme el Aspirante, en el Sendero Oculto! ¡Venid Excelsos Maestros Rosacruces, venid Adeptos, formad un coro a nuestro alrededor; es indispensable que escuchéis nuestro ruego y asistáis al acto Ceremonial! ¡Queremos elevar nuestros pensamientos a vuestras alturas, para formar un hilo sutil de Unión con Vosotros!

¡Dadnos Luz ADONAY, ESPIRITU DIVINO! ¡Dadnos fe y amor; ven aquí a recibir a tu Discípulo! ¡Tú debes consagrar este Acto! ¡Que sea Tu mano, la que obre; Tu pensamiento el que dirija, y Tu Amor el que nos inunde de alegría!

Se guarda un momento de silencio.

¡Oh Iniciados, ya debéis estar aquí ......! ¡Ya llegasteis, Tú Maestro. Tomadnos a vuestro servicio!

Durante la invocación hecha por el Maestro, los Hnos. habrán permanecido de pie, igual que el candidato, y terminada ésta, se sentarán todos. Después de un silencio de 3 a 4 minutos, el Maestro dirá:

¡Aspirante! (Este se pone de pie) Antes de que os enteréis del MISTERIO que encierra el Ritual Rosacruz y que toméis parte en la práctica del mismo, es necesario, indispensable, que prestéis un juramento. ¿Consentíis en Jurar?.

Contesta el Aspirante .....

Repetid conmigo: (El candidato extenderá el brazo derecho sobre el Altar en donde está la Sagrada Biblia, al mismo tiempo que lo harán todos los Hnos., extendiendo su mano derecha hacia el Candidato, llenándole de efluvios bienhechores, que tienen por objeto hacer que el Candidato cumpla con el Juramento, y así llegue a gozar de todos los beneficios, o por el contrario, esos mismos efluvios le den el merecido castigo en caso de inconsecuencia.

Después de un momento de silencio.

Maestro al Aspirante:

¿Os ratificáis en todo vuestro solemne Juramento?

El Aspirante debe contestar en forma espontánea y sincera conforme a sus convicciones, prometiendo guardar o no al mismo tiempo que cumplir su Juramento. (Se entiende que en todo caso el Aspirante se ratifica).

Maestro: Si así lo hiciereis, que la bendición y recompensa del Cielo caiga sobre vuestra cabeza y os colme de bienes, pero si faltareis en parte o en todo a lo que acabáis de jurar, que la maldición y el desprecio de los hombres caiga sobre vuestra cabeza.

La Consagración: Todos los HH:. con la mano derecha extendida dicen: Así Sea.

Los Hermanos que durante el juramento del aspirante han permanecido de pie, llegado este momento, se sientan para comenzar el interrogatorio del Candidato en la forma que estimen conveniente (cada Hno. puede preguntar previa autorización del Venerable Maestro y ciñendose a los estudios elementales R.C. para que todos puedan darse cuenta de la capacidad intelectual y sentimientos espirituales del aspirante: pero siguiendo rigurosamente el siguiente orden jerárquico:

Primero el Venerable Maestro, después previa autorización el Primer Vigilante, siguiendo el turno el Segundo Vigilante, luego el Guardián, después la Isis y finalmente cada uno de los Hnos. que lo soliciten o lo crea conveniente el Venerable Maestro.

Debe entenderse, que cada uno de los Hnos. que vaya interrogando al Aspirante, puede ayudarlo en sus contestaciones cuando se encuentre en una situación embarazosa. Hay que considerar el estado de nervios en el que se puede hallar, especialmente si es una mujer. La indicación que puede hacérsele debe consistir en leves sugestiones que tiendan a insinuar, aclarar o dejar entrever el tema sobre el que se le interroga.

EL MEJOR RESULTADO SOBRE ESTA PRUEBA SE DEJA AL ARBITRIO DE CADA LOGIA, PERO RECOMENDANDOSE LA MAYOR DISCRECION Y TINO.

Después de lo anterior, se puede agregar otras pruebas de distinta índole siempre que sea conveniente y de absoluta seriedad y profundo simbolismo, como por ejemplo la prueba de los elementos: Tierra, Agua, Fuego y Aire.

Luego el Maestro dirigiéndose a la Logia.

M:. ¿Hnos, consideráis que ya es suficiente con las pruebas a que se ha ajustado al Neófito?

Después de la contestación de los Hermanos.

M:. ¡Guardián, poned la bata al Candidato! (Este permanecerá de pie todavía con los ojos vendados).

Algunos de los HH:. por indicación del Venerable Maestro dirá algunas palabras alusivas a la bata, explicando el simbolismo.

#### Consagración

-Congregación (Todos de pie).

M:. A la gracia de Dios y por la Confraternidad Universal y bajo los auspicios del S.S.S. y por los poderes de que me hallo investido por la Autoridad legal del Soberano Gran Comendador Doctor Arnoldo Krumm-Heller a cuya jurisdicción pertenecemos (poniendo la espada sobre la parte superior de la cabeza del candidato). Os nombro y constituyo a vos (nombre del Aspirante) Aspirante Rosa-Cruz en el PRIMER GRADO Y MIEMBRO ACTIVO DE ESTA RESPETABLE LOGIA (nombre de la Logia) DEL ORIENTE DE (nombre del lugar).

#### Continuando el ceremonial de recepción del candidato

Maestro: ¿Qué pedía para el Discípulo?

La Logia contestará en coro: ¡L U Z!

M:. ¡Que la Luz sea!

Se descubre al discípulo, quitándole la venda, y acto seguido se tocará algún trozo de música, dándose luego principio al Ritual. Terminada la ceremonia del Ritual, se felicitará al Candidato recién recibido.

#### Iniciación

El M:. dice:

"A:.L:.G:.D:.G:.A:.D:.U:." y bajo los auspicios del Summum Supremum Sanctuarium de Australia y en virtud de los poderes de que se me ha investido, procedo a tomar la promesa de silencio al Hno. ..........

Este se colocará frente al M:., coloca su mano derecha sobre la Biblia que estará sobre la mesa, abierta en el Evangelio de San Juan y va repitiendo con el M:. la siguiente fórmula de juramento:

Yo .......... de mi libre y espontánea voluntad, juro y prometo por el honor y la vida, ante los MM:. del invisible y antes mis Hnos. presentes, consagrarme al servicio de la Fraternidad Rosa-Cruz Antigua, dependiente del S.S.S. Juro y prometo el más absoluto silencio sobre todas las actuaciones de esta Aula R.C., así como de las enseñanzas, prácticas o Rituales que me sean dados como secretos de la Orden; juro y prometo consagrarme al servicio de mis semejantes y ayudar a mis Hnos. en todas sus necesidades.

(Aquí el M:. puede agregar lo que sea de necesidad).

Enseguida el M:. coloca la mano derecha sobre la cabeza del Postulante y le dice: Si así lo cumples, que el Gran Guía de la Humanidad te lo premie y si no que El te lo demande.

M:. Así sea.

Todos: ASI SEA.

Terminado este acto, pasa el Postulante a firmar el formulario que ya estará preparado de antemano.

El Cantar de los Cantares es el canto del alma que se expresa por medio de la palabra; por eso el Cantar de los Cantares de Salomón es una serie de cánticos a la Deidad.

MANTRAMS VOCALIZADOS Y EL MAESTRO VENDRA.- Esto se refiere que al conjunto de nuestro Verbo pronunciados con el corazón, el MAESTRO ACUDIRA. Es también una prevención para que se ponga todo el corazón y toda el Alma cuando después se pronuncien los sagrados Mantrams: Kirie, Mitras, Euoe, Iao, etc., que vienen en el Ritual.

Las palabras latinas: Kirie, Mitras, etc. son todos nombres sagrados y ocultos de la Divinidad, dados en distintas épocas en los Templos de Misterios. De aquí que hay que pronunciarlos con Santa Unción y reverencia.

ISIS.- Para hacer la señal de la Cruz.- Sube al Altar y de frente a los concurrentes abre los brazos en cruz.

LA SEÑAL DE LA CRUZ TAU.- Con la espada. La Cruz Tau tiene forma de "T".

LA CRUZ EGIPCIA.- Cuando la I:. está en cruz, toma el Maestro la espada y con ella traza sobre la I:. la Tau, así del hombro izquierdo al derecho, vuelve al centro y de allí la baja hasta la pelvis de la I:.

#### Ritual

M:. - Introibo ad altare dei.

G:. - Ad Deum qui laetificat juventutem meam.

M:. - Haz lo que quieras. Esta es la única Ley; pero piensa que de todos tus actos tienes que dar cuenta. Fíjate en esto, que lo que emana de esta Ley, arranca de estas 5 fuentes; ¡LUZ!

Primer Vigilante: - ¡AMOR! Segundo Vigilante: - ¡VIDA!

G:. - ¡LIBERTAD! Isis: - ¡TRIUNFO!

M:. -Amor es la Ley, pero Amor consciente. (Hace la señal de la Estrella Macrocósmica) (Se levanta los brazos, tocándose las palmas de ambas manos más arriba de la cabeza; en seguida, se baja a los costados del cuerpo y se cruzan bajo el vientre; la mano izquierda sobre la derecha y con las palmas hacia el cuerpo).

#### FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA

### ORDENAMIENTO DE LOS TRABAJOS EN GRUPOS DE HERMANOS

En proceso del estudio de las leyes de la naturaleza, cada ser debe tomar muy en cuenta los procesos naturales que le irán saliendo al paso, resultante de su decisión de "escudriñar" para "saber". La Sra. Blavastky, hace énfasis en el siguiente enunciado que es muy bueno y saludable meditar.

"Hay en ocultismo una extraña ley comprobada y corroborada por millares de años de experiencia que es la siguiente: Tan pronto como uno presta la promesa, o decide convertirse en discípulo "a prueba", experimenta ciertos efectos ocultos, el primero de los cuales es EDUCIR todo cuanto late en la naturaleza del hombre: defectos, costumbres, cualidades y deseos vencidos, ya buenos, ya malos, ya indiferentes. Por ejemplo, si un hombre es vano, sensual o ambicioso, por atavismo o por herencia kármica, cabe afirmar que estos vicios recobrarán pujanza aún cuando hasta entonces haya logrado ocultarlos o reprimirlos. Se manifestarán irremediablemente, y habrá el hombre de batallar cien veces más duramente que antes, hasta que extinga semejantes propensiones. Por el contrario, si es bueno, generoso, casto y moderado, y tiene alguna virtud oculta y latente en él, se exteriorizará tan irremediablemente como lo demás. Así el hombre culto a quien propugne que se lo considere santo, y que, por lo tanto, lo oculta, no podrá encubrir su verdadera naturaleza, ya sea vil, ya sea noble. ESTA ES UNA LEY INMUTABLE EN LOS DOMINIOS DE LO OCULTO. Su acción es más marcada cuanto más celoso y sincero es el candidato, y cuanto más profundamente ha sentido la realidad y la importancia de su promesa o decisión" (H.P. Blavatsky).

En nuestra Aula, los trabajos se desenvuelven así:

1.- Se abren los trabajos cuando alguien designado por el grupo, se coloca en el centro y se dispone a abrir lo que se denomina planos.

#### Esto es así:

Se coloca en el centro y dice: "Hermanos, vamos a disponernos a hacer nuestra cadena mental, abramos el plano físico...", e inmediatamente gira de derecha a izquierda hasta llegar al punto de donde salió, que es cuando cierra el círculo comenzado y recita la siguiente oración:

"Concéntrense aquí, las mejores fuerzas de la naturaleza y seamos vehículos dignos y adecuados a ellas, en la mejor forma que se presenten. Disuélvanse los malos pensamientos y fracasen las malas acciones, y que nuestro poder mental, purifique y sublime todas las fuerzas que lleguen a nosotros. Seamos aquí, y en todo lugar, la expresión más bella y poderosa de la energía universal.

Que nos ayuden en nuestros propósitos, los Maestros de sabiduría y también los hermanos Mayores. Maestros sapientes, acudid a nosotros y mostradnos siempre la senda de la vida perfecta. Amén".

Es muy importante destacar aquí, que el hermano deberá tener una espada en la mano o un cuchillo de mango blanco, nuevo, destinado sólo para esto. Entonces, el primer círculo para abrir el físico lo hará señalando hacia el piso. Después de recitada la oración subirá la mano en que tiene la espada a la altura del hombro y dirá: "Hermanos, ahora nos disponemos a abrir el plano mental"; y vuelve a entonar la oración especificada. Después eleva su brazo hacia lo alto y dice: "Hermanos, abramos ahora el plano espiritual", y recita por tercera vez la oración. Con esto, quedan abiertos los tres planos de acción. Después, asume una actitud derecha y entona o recita lo siguiente:

"En el principio era el Verbo, y el Verbo era Dios, y el Verbo era con Dios. Esto era en el principio con Dios. Todas lascosas fueron hechas por El. Y nada de lo que fue hecho, se hizo sin El. En El estaba la Vida, y la Vida era la Luz de los hombres. Eritis Sicut Deos. Seamos como Dioses."

- 2.- En esta forma ya está listo el salón y la Logia para comenzar a trabajar. Se comentarán los ejercicios, se hablará de las lecciones, del trabajo del signo del mes y sus ejercicios y finalmente se hará una pequeña meditación, se da acción de gracias y termina la reunión.
- 3.- Es muy importante el trabajo de conjunto, porque sólo así se imanta la cadena y se fortalece el Egregor que más adelante se convertirá en la fuerza que nos ayudará en nuestro trabajo y misión.
- 4.- Después, tenemos que comenzar sabiendo que los hermanos también tenemos virtudes y defectos, (éstos son los más), pero que cada uno, representa para cada quien un proceso de trabajo para lograr la realización de adaptarse. Quiero decir, que hay que convertir en condenación consciente, aquello de imaginarse, que porque seamos estudiantes de la Rosa y de la Cruz, ya somos perfectos. Nada de eso. Por eso iniciamos estas indicaciones con las palabras de la Sra. Blavatsky.
- 5.- Paralelo a estos trabajos, están los trabajos individuales, o sea, los que cada discípulo debe realizar personalmente en su hogar, cada día de su vida, después que ingresa al sendero. Y como complemento de trabajo, deberá hacer el esfuerzo por analizarse continuamente; estar atento a lo que hace, cómo lo hace, porqué lo hace y para qué lo hace, de modo que pueda ir puliendo sus actos, pensamientos y obras.
- 6.- Al acostarse deberá hacer un recuento de todo lo hecho en el día, comenzando desde el momento en que se acuesta, hasta el momento en que se levantó. A esta disciplina es a lo que se llama: RETROSPECCION. Es muy importante hacerla prolijamente, recriminándose las cosas mal hechas y prometiéndose no volver a hacerlas, y alegrándose de lo que haya considerado bien hecho.
- 7.-Al levantarse, tendrá sus trabajos de acuerdo a lo que se especifica en las primeras obligaciones del discípulo que le son explicadas.
- 8.- El trabajo de la enseñanza en el sendero de la Rosa y la Cruz, es una disciplina que ayuda al discípulo en su proceso de ir hacia lo perfectivo. Muchos han practicado estas enseñanzas y todos los que han estudiado con orden y disciplina, han presentado maravillosos efectos.

Toda cadena mágica ha de formarse primero en el astral, pasando por los tres planos respectivos: físico, astral y espiritual. En cada uno de estos planos se necesita un mediador, por medio de quien podemos conectarnos a los otros. Tenemos así la Triple cadena en el invisible como base para lo visible. Para ello hemos elegido a tres grandes Maestros: Reuss para el plano físico, Therion para el astral y Huiracocha para el espiritual.

Túnica blanca y estola blanca con una cruz roja en el centro. Cordón blanco que se ciñe con cinco nudos.



A la altura de la cabeza, círculo para abrir el plano espiritual.

A la altura de los hombros, círculo para abrir el plano mental.

Círculo para abrir el plano físico, brazo estirado señalando el piso.

Las vueltas son de derecha a izquierda.

#### TROZOS SELECTOS PARA EL ASPIRANTE ROSA-CRUZ

Procura cada día al despertar, enviar una mental bendición a todo lo creado.

Identificate, de cara al sol si es posible, con el gozo de vivir. Que cada día sea para ti una resurrección, como una pequeña vida nueva. Aspira toda la gloria y toda la ternura de este don que se te dé.

Retírate y luego medita. Haz un vacío en tu mente durante unos minutos. Recibirás entonces inspiraciones que ignorabas, que serán tu seguro guía en la senda de la vida. Tu Dios hablará a través de ti como el Daemón a Sócrates.

Después bebe un vaso de agua pura, realiza unos diez minutos de gimnasia sueca y termina con unas cuantas respiraciones profundas, acompañadas al culminar las Inspiraciones algo retenidas, de concentración de todos los músculos del cuerpo. Al expirar lánzalos, es el mejor sistema para fortalecer los nervios y vitalizar el organismo. Luego báñate y fricciónate enérgicamente.

Durante el día, aspira honda y rítmicamente de vez en cuando. Busca la oportunidad de exponer tu cuerpo desnudo al sol, identificándote en espíritu con sus rayos benéficos. Así solearás tu cuerpo y solearás tu alma. Asimilarás más la vida universal que el Gran Astro irradia.

Come frugalmente y despacio. Prefiera las frutas y las legumbres, sobre todo crudas, a la carne. Pero sin fanatizarte, de manera sana y completa y observa el sistema que más te convenga.

Haz un ágape al día, mañana y noche, de jugosa fruta sola. Es ésta un tónico incomparable y un natural proceso de purificación y vitalización.

Elimina: Alcohol, tabaco, drogas.

Sal cuando puedas al campo. En la mañana temprano procura caminar durante una hora con los pies descalzos sobre el rocío para que esta agua rica y magnética entre en contacto con vuestra piel. Después de cada comida, echaos sobre la yerba o sobre la tierra, para que vuestro cuerpo absorba el magnetismo de la tierra.

Observa el orden de tus costumbres y que el concepto de la salud te llene. Destierra ante todo el pesimismo o la duda. Positiviza en todos los órdenes tus pensamientos.

Nunca alimentes malos pensamientos respecto a nadie y menos de tus amigos. Así los mejorarás y te mejorarás.

No te apegues a nada transitorio. Sé libre y da libertad.

Que la malicia y el odio no aniden en ti. Complácete a menudo en imaginar escenas de la vida humana feliz y regenerada.

Hermosea, como decía Plotino, tu propia estatua. Púlete cada día tanto en lo interno como en lo externo. Así placerás a los hombres y a los dioses. Hazte positivo respecto a todo lo exterior. Hazte receptivo respecto de lo superior.

Sé veraz. Elimina todo temor.

Limpia y sanea todas tus emociones. Expande siempre alegría serena y entusiasta.

Asimila el poder que desperdiciaras antes en la sensualidad desechando de tu mente las imágenes que la provoquen. Si tienes que sostener alguna lucha en este sentido, respira hondamente y aprópiate la fuerza del deseo vencido. Si quieres el poder y el atractivo personal ahí tienes la clave más importante.

Estimula en la inquietud. Estudia e indaga, pero sé pensador antes que erudito. Sé generoso. Conquista a las almas por medio de constantes beneficios, pero no esperes nada de recompensa. Así te sentirás siempre completo. Obrando de esta manera, en ti será la fuerza y la confianza.

Legiones invisibles te rodearán que ansían ayudarte si vibras en todos los sentidos armoniosamente. Considera el don de esta vida nueva.

No en vano llegue esta hoja a tus manos. Corresponde a su invitación y promete a ti mismo, practicar sus consejos.

En ti sea la felicidad.

#### OBLIGACIONES DIARIAS Nro. 1

Antes de iniciar cualquier práctica, hacer la señal de la Cruz.

#### Actos de consagración

(AL EGO).-Poder Supremo, Deidad Cósmica, a Ti que eres toda Substancia, toda Energía y todo Espíritu. Yo, parte de esa Substancia, parte de esa Energía, parte de ese Espíritu, me consagro, pues deseo integrarme en Ti. Unificarme contigo, ser eternamente en Ti....... A tu infinita y perpetua acción entrego mi destino, mis actos, mi vida presente y futura, de modo que mis realizaciones sean siempre realizaciones tuyas. Así sea.-

(AL MAESTRO).- Maestro excelso, venerado guía e instructor mío, infunde en mí tus efluvios protectores y recibe en este Acto de Consagración, todo mi deseo intenso de ser tu discípulo sincero. Instrúyeme, perdona mis faltas y vela para que todos mis actos se conformen siempre a tus instrucciones sagradas y pueda yo merecer tu bendición y tu amor. Así sea.-

#### Afirmaciones

Ocurra lo que ocurra, he de obtener del día de HOY todo el mejor partido posible.

No toleraré que nada ni nadie me quite la felicidad ni hiera mi derecho a vivir este día entero, desde el comienzo al fin.

Ocurra lo que ocurra, no permitiré que disgustos, contrariedades o adversidades crucen HOY en mi camino y me quiten el sosiego y la calma.

Ocurra lo que ocurra, HOY no seré infeliz: gozaré enteramente mi día, lo viviré en plenitud. Ha de ser un día completo en mi vida, con sólo ideas de dicha y de alegría, con sólo las cosas amigas de mi paz, de mi felicidad, de mi éxito en el alma. Eliminaré todo lo que otras veces me ha hecho desgraciado, para que al llegar la noche pueda decir a mí mismo:

¡HOY ...... HE VIVIDO! ¡CONOCETE A TI MISMO ...... Y CONOCERAS A DIOS!

#### **OBLIGACIONES DIARIAS Nro. 2**

#### Invocación

"Oh Dios invisible que diriges los destinos de cada uno, haz que de tu Fuerza, podamos absorber las vibraciones para continuar el verdadero camino.

Ayúdanos para que podamos extender nuestro mirar sobre todas las cosas y comprender el sentido que ellas encierran.

¡Penétranos y realizanos UNO con Tu rayo de Amor!

Queremos abrir nuestro corazón cual árbol frondoso que expande sus ramas para dar sombra a los viajeros exhaustos.

Que nuestros Hermanos sientan el Amor que les enviamos hoy y siempre.

Haz que Tu Divina Presencia guíe nuestros pasos en la senda del bien, que el Cristo Interno sea despertado en nuestros corazones.

Queremos ser útiles a la Humanidad, para que se cumpla en la Luz Divina nuestro destino de SER evolutivamente.

Que puedan las Rosas florecer plenas de fuerza en nuestra Cruz. Así sea.

#### Magia del silencio

Sitúate cómodamente. Medita en el silencio. Cuando alcances aislarte completamente y realizar la unificación con el SILENCIO, oirás una VOZ suave y dulce que te dirá el principio y fin de todas las cosas creadas y manifestadas en cualquiera de los mundos que te rodean. La práctica más poderosa consiste en el SILENCIO ABSOLUTO de todas tus vibraciones.

Aquiétate cuanto puedas y deja que el SILENCIO te envuelva completamente. Afirmate, ojos cerrados, en la Poderosa e Invisible presencia que te anima, como a todas las cosas que forman el universo visible e invisible. Después ora en el SILENCIO:

"Oh Poder Creador, quiero sentirte, quiero impregnarme de tu Fuerza de Amor, quiero manejar la espátula sagrada de tu poder para que la humanidad sea el Templo Bendito de la Fraternidad Universal del Amor. Que haya paz, que haya trabajo para la realización ideal de la Luz. Yo te recibo, Oh Poder Creador. Así sea."

Que tu alma sienta este dulce bálsamo de Amor que irradia del cielo y viene a Ti en poderosa corriente.

Sentirás un bien tan grande, como si fuera la Unificación de tu Espíritu con el Todo Inmanifestado. Y hallarás en ti la fuerza que te equilibra, que todo resuelve. Y por haber conocido así la Fuerza del Amor, repite en tu SILENCIO vibrando en armonía:

SILENCIO BENDITO, QUE TU FUERZA SEA MI FUERZA, QUE TU PODER SEA MI PODER, PORQUE YO SOY UNO CONTIGO, OH SANTO SILENCIO

Sumérgete todavía por algunos instantes en este SILENCIO santo y aguarda mi voz que llega a tus oídos afinados. Para finalizar esta práctica haz la siguiente afirmación:

#### "YO SOY LA MENTE DIVINA VIBRANDO EN LA PRESENCIA PURA".

Entona tres veces el Mantram I - A - O.

Que todos los hermanos sean felices, que todos los hermanos sean dichosos, que todos los hermanos sean en paz.

- SABER CALLAR, LEY Y REGLA DEL INICIADO -

#### **INVOCACIONES**

#### Invocación a la llama

(Quémese romero y asafétida y enciéndase una vela. Recitar siete veces el mantram I.A.O. y la frase: "Yo soy Amor, soy Voluntad. Todo cuanto quiero lo realizo.")

"Yo te invoco, Oh Ego Solar, base de todo Amor, fuego radiante iluminador". "Oh Gran Fuerza Universal y Cósmica, Logos Solar: Derrama tu poderosa Luz y fortalece esta tu Divina Llama. Entra en esta Llama, Gran Fuerza y agítala con tu Santo Espíritu".

(Recitar aquí siete veces el I.A.O. y hacer siete veces la Cruz de izquierda a derecha; la mano en el plexo solar para exterminar todo lo que pertenece al dragón infernal.)

Manifiesta tu Poder y abre para mí el Templo del Dios Altísimo que mora en este Fuego Sagrado. Ilumíname Gran Luz y la Sabiduría será conmigo para mi regeneración.

(Terminar con estos tres mantrams siete veces: KAW-LA-KAW, SAW-LA-SAW, ZEESAR, que significan respectivamente: El Hombre Superior, el Interior y el Mediador o Cristo Redentor.)

(Copiar a mano lo que se desea tanto espiritual como material, que esté dentro de las Leyes Cósmicas.)

Estos papeles se queman al tiempo de hacer la señal de la Cruz siete veces después de "Tu Santo Espíritu..."

(Hacer los días 27 de cada mes en la propia casa.)

#### Gran invocación de luz

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios, Que afluya luz a las mentes de los hombres, Oue la Luz descienda a la Tierra.

Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios. Que afluya amor a los corazones de los hombres, Que Cristo retorne a la Tierra.

Desde el centro donde la Voluntad de Dios es conocida, Que el propósito guíe las pequeñas voluntades de los hombres; El propósito que los Maestros conocen y sirven.

Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, Que se realice el Plan de Amor y de Luz, Y sea sellada la puerta donde se halla el mal.

Que la Luz, el Amor y el Poder, restablezcan el Plan en la Tierra.

OM OM OM

#### La eucaristía ritual

Es el misterio inefable de la Iglesia Gnóstica, en el que se ofrece el Pan y el Vino una vez consagrados.

Para que obtenga toda su eficacia este Sacramento, es preciso que sea llevado a la práctica por un sacerdote de la Iglesia, que previamente debe conocer el mantram necesario para hacer vivificar la substancia crística que integran el Pan y el Vino.

Este mantram, es distinto en las cuatro Estaciones del año. Lo transmite la Logia Blanca al Patriarca, éste a su Arzobispo, pasa al Obispo, que es el encargado de transmitir a su vez a los demás Obispos a su cargo y finalmente éstos a sus sacerdotes.

Sin embargo, como los Gnósticos, cualquiera que sea su situación dentro de la Iglesia, han de recibir este Pan y este Vino como símbolo del esoterismo que a todos nos concierne, como excepción en este caso y prescindiendo de los sacerdotes, se autoriza a administrar este sacramento a los Venerables o Presidentes de nuestras Logias Rosa-Cruz.

Entre tanto sucede esto, el Obispo encargado de nuestra Iglesia para la ordenación de Obispos y sacerdotes comunicará el mantram Eucarístico que dará fuerza y vigor necesarios para hacer completo en su totalidad este Santo Sacramento Inefable.

Durante la celebración de la Eucaristía, puede ejecutarse alguna composición musical de carácter místico o religioso y aún cánticos de este tipo.

A continuación damos el Rito y las instrucciones complementarias:

#### Ritual

El pan que se utilice en este sacramento, ha de ser forzosamente de harina de trigo, con exclusión de otras especies y el vino sin alcohol si es posible y de vid, procurando reservar el mejor para el Sacrificio.

El oficiante deberá guardar absoluta compostura y delicadeza en este Acto, cuidando de su higiene personal con toda pulcritud, sobre todo, en pies y manos, ya que nuestras extremidades son la puerta de entrada de corrientes magnéticas que son de un valor incalculable.

Es forzoso que exista un Altar Principal y dos laterales, uno a la derecha y otro a la izquierda, que han de estar cubiertos con un mantel blanco que sea de lino o bordado con alegorías.

En el Altar principal, bajo un dosel o sobre maderas labradas artísticamente, presidirá una Cruz adornada con siete Rosas luminosas, y en su defecto siete rosas simples al pie de un candelabro con siete velas de cera. Sobre la parte superior de este Altar habrá un Cáliz para la distribución, que se situará en el centro, lleno de vino y junto a él una bandeja con varios trozos de pan. Además un incensario o pebetero en el que puedan quemarse incienso y substancias aromáticas adecuadas, durante la Celebración.

En el Altar de la derecha, estará de forma visible y posiblemente luminosa la Palabra Yod-He-Vau-He, que constituye el nombre secreto del Padre, y en el centro, una bandeja con el pan necesario según el número de participantes.

En el altar de la izquierda y de igual forma, se colocará el número de las Siete Voces 9879 y una o varias jarras de vino en cantidad para todos los que hayan de participar.

Una vez preparados los fieles y dentro del Local o templo, estarán en actitud expectante llevando en sus manos hierbas o plantas aromáticas y sagradas, que pueden así mismo, retener entre los labios. La acacia es recomendable.

Luego, entrará el sacerdote acompañado de los Diáconos o Acólitos. Los tres llevarán las manos cruzadas en el pecho en forma de aspas. Ascienden hasta el altar, se arrodillan y hacen una inclinación de cabeza. Los congregados también deben arrodillarse.

Luego se levantan el Sacerdote y los Acólitos y adelantándose el Oficiante toca el borde mismo del Altar, levanta sus manos a la altura de los hombros, en actitud faraónica y dice:

IAO IAO IAO

Los acólitos dicen: Amén, Amén, Amén.

El sacerdote recita la siguiente Oración penitencial a la Luz:

Oh LUZ de Luces, faro intenso en cuya majestad siempre he creído, escucha mi voz y atiende esta súplica de mi arrepentimiento, porque vengo a Ti para hacer confesión de mis culpas (pausa para fijar en la mente el error del que quiera despojarse, y durante el acto pensar en él para vencerlo o transmutarlo).

Sálvame Tú, Oh Luz divina, de los malos pensamientos que me acechan y de las tentaciones que me circundan. Yo miré un día, Oh Luz excelsa, a las regiones interiores a donde se debate el Averno. Vi allí una luz y entonces pensé: Yo puedo ir a ese lugar y recibir esa luz y arrojándome decidido, observé que la luz era engañosa y caí en las profundas tinieblas que están más allá del caos insondable. Y ya no tuve aliento para salir de allí porque fui preso en la red de las emanaciones hostiles que me arrebataron mi fuerza y mi propia luz. Yo clamé entonces, con voz ingente en demanda de auxilio, pero mi voz enmudeció y se ahogó en la oscuridad absoluta. Miré a la altura para que la luz con toda majestad viniera en mi auxilio y hasta los malos Arcontes se alegraron de mi tormento. Pero tú, Oh Luz Sublime, sabes bien la importancia de este error. Floreció en la ignorancia por creer que esa luz fuera tu Luz.

No me dejes desfallecer, Oh Luz Misteriosa, en la que siempre he soñado, porque tú eres mi Luz que tanto busco. Porque con ocasión de buscarte, he caído en el tormento del deshonor de mi falta, y he sido esta vez, repudiado por aquellas fraternidades invisibles de las muy Santas Emanaciones de la Gran Madre. Porque en mi afán de encontrarte, Oh Luz de todas las Virtudes provoqué la furia malvada de las fuerzas contradictorias. Porque al seguir tu camino una garra maldita me asió hundiéndose en las profundidades del caos.

Si ahora quieres venir para salvarme, grande es tu misericordia, Luz de luces, y escúchame en razón y en verdad. Sálvame de las tinieblas para que no sucumba en ellas y pueda librarme de las emanaciones egoístas que me oprimen. No permitas, Oh Luz, que me ahogue en esta oscuridad, no consientas que esta fuerza mala me devore totalmente y que el Caos tenebroso no pueda encubrir mi fortaleza. Escúchame, Oh Luz, porque preciso de tu gracia. Pon en mí tu mirada, mediante la Gran Misericordia de tu Luz, y no apartes de mí tu faz, porque estoy cruelmente atormentado por estos Arcontes que fomentan mi angustia y mi dolor. Delante de ti, están todos los que me han ocasionado este mal. Trátalos según tu complacencia. Ahora, Oh Luz inconfundible, envía a las Tinieblas de la materia a que sean encarceladas y no puedan llegar al lugar de la Paz. Para que penetren en la negra mansión y nunca sean capaces de ver la Luz. Cúbreles con tu venganza y con tu justicia y que eternamente sean condenadas a contemplar el Caos.

Purísima Luz que estás en todas partes y que estás conmigo. Bendigo tu nombre y te alabo en plenitud y gloria, para que mi alabanza, Oh Luz, pueda agrandarte y me lleves a la entrada del majestuoso aposento donde conduces a las almas puras. Pon tu alegría en estos seres materiales y que ambicionen tu luz con el fin de que despierte en ellos la fuerza de sus almas y reviva poderosa tu mágica substancia.

Porque dicen las palabras Sagradas:

Que Dios salvará el alma de toda materia y será construida una ciudad en la Luz donde todas las almas liberadas vivirán eternamente y su premio será tan prodigiosa herencia.

Acólitos: Amén.

Todos: Amén.

Los concurrentes se levantan y permanecen de pie con las manos cruzadas sobre el pecho (en forma de aspas).

Sacerdote y Acólitos cruzan también sus manos en igual forma. Hacen los tres una reverencia o inclinación de cabeza ante el Altar y el Sacerdote continúa la siguiente oración a la Cruz de la Rosa.

Pleno de júbilo y desbordante de gozo me acerco a ti, Oh Cruz Excelsa. A ti, que eres dádiva del Supremo por la que todo vibra. A ti, que eres precursora de Vida por la que todo florece. A ti, que eres la Cruz de los grandes destinos por la que todo alienta. A ti, me acerco ahora, cruz de cruces, cuando yo te reconozco como si fueras mía.

Yo sé de tu secreto, del Secreto Misterio que te envuelve, porqué has sido plantada en el mundo para atar y ligar, unir y retener cuantas cosas son mutables sobre la tierra.

Tú elevas tu cabeza hacia el Cielo, infinito, azul y profundo, como símbolo eterno del Logos celestial, del Logos Aureo, que es la base suprema de todo cuanto existe.

Tu recto travesaño, se adelanta hacia el mundo semejando dos brazos, dos manos poderosas que avanzan tendidas a la diestra y siniestra, para ahuyentar enemigos, aunando en un solo abrazo a todos los peregrinos dispersos y aislados.

Tu pie está sumergido en la tierra profunda buscando lo más hondo, como si quisieras elevar a todos los que están lejos de ti. A los que yacen bajo el suelo inmundo y a los que están aprisionados en las frías regiones donde no v á la Luz. Corno si tuvieras un afán inmutable de enlazar a todos en la ciudad Eterna.

Oh, tú Cruz heroica, Cruz de la magnificencia, erigida por Dios sobre la Gran Altura, para dar a los hombres la Paz eterna que ha de ser su salvación.

Oh, tú Cruz enhiesta, envidiable trofeo en la batalla del Cristo, arma temible para vencer a tantos enemigos perversos.

Oh, tú Cruz prodigiosa, árbol sagrado de Vida, cuyas raíces profundizan la tierra para que el fruto florezca en el Cielo.

Oh, tú Cruz ingente de dulce nombre, de dulce don, símbolo digno de toda alabanza, Vid Sagrada que te inclinas sobre el maestro y en El derramas tus verdes uvas sabrosas en señal de amorosa acogida para el pobre penitente por su confesión y su fe.

Oh, tú Cruz de la Rosa, divina Rosa-Cruz que conduces a Dios a todos los humildes y puros de sentimiento, que iluminas el Cielo de la Felicidad para todos los ansiosos de vida por medio de la Gnosis y que por el arrepentimiento llevas a la Casa Paterna a todos los perdidos en la negra noche sin límite y a los que erraron temblorosos el camino.

Sólo en ti, Magnificencia del Mundo, radica nuestra Gloria y está nuestra salvación.

IEOUA IEOUA IEOUA

Acólito: Amén, Amén, Amén.

Ahora el sacerdote se vuelve hacia los fieles, un poco retirado hacia su lado derecho y lee la Mística cena.

Y entonces Jesús entonó el himno de la Alabanza en loor del Misterio del Gran Nombre y habló de este modo a sus discípulos:

Acercaos, venid a mí. Y ellos obedeciendo se acercaron al Maestro. El se dirigió entonces a los cuatro puntos cardinales del Mundo y pronunciando el Gran Nombre sobre sus cabezas, les bendijo y dio Luz a sus ojos para que vieran.

Entonces díjoles Jesús: Mirad hacia arriba y decid cuanto veáis. Y ellos alzaron su estática mirada advirtiendo una grande y poderosa Luz, la que ningún habitante de la Tierra podría describir.

El les habló de nuevo: Apartad la vista de la grandiosidad de esta Luz y decidme que veis ahora. Ellos entonces le respondieron diciendo: Vemos fuego, y agua, y vino y sangre.

Jesús habló: En verdad, en verdad os digo, que no he traído al mundo cuando vine, sino fuego y agua, vino y sangre. He llevado el fuego y el agua de la Luz de las luces, al reino de la Luz, y he tomado el vino y la sangre del lugar de Barbelos. Mas después de un instante, mi Padre me envió al Espíritu Santo en forma de Paloma. El fuego, el agua y el vino, fueron para limpieza y purificación de todos los pecados. La Sangre en cambio, circula en mí, como símbolo del cuerpo humano que he recibido en el lugar de Barbelos, de la Gran Fuerza del Dios Invisible. El Espíritu como Fuego Sagrado, va al encuentro de todas las almas, para llevarlas al lugar de la Luz. Por eso os he dicho: He venido para arrojar fuego sobre la Tierra, porque he venido para limpiar con Fuego los pecados de los hombres. Por esto dije también a la Samaritana: si tú conocieras el don de Dios y quién es el que te dice Dame de Beber, entonces le rogarías y él te daría Agua Viva, la que produce un manantial fecundo hasta la vida eterna.

He aquí porqué, tomé un jarro de vino, lo bendije y lo di a vosotros diciendo: Esta es la Sangre de la Alianza, la que será derramada por vosotros para vuestra redención. Y por esto en mi costado se clavó aquella lanza que hizo brotar agua y sangre.

Entonces dijo Jesús a sus discípulos: traedme fuego y ramas de vid. Cumplido esto, preparó la ofrenda, el Sacrificio. Y colocó dos cántaros, uno a la derecha y otro a la izquierda. Puso la ofrenda delante de sí y colocó un jarro de agua delante del cántaro de vino y a la izquierda panes, según el número de sus discípulos, en medio de los jarros. Luego puso un jarro de agua detrás de los panes. Jesús estaba de pie frente a la ofrenda e hizo poner a sus discípulos tras de sí. En su mano estaba el Número del Padre del Tesoro de la Luz.

Y Jesús dijo en Voz Alta: (todos los participantes se arrodillan) Escúchame Oh Padre amoroso, padre de toda paternidad en la Luz.

IAO IAO IAO IAO IAO

Acólitos: Amén, Amén, Amén.

Sacerdote: Escúchame Oh Padre amoroso. Padre de toda Paternidad. Te llamo en persona. Os llamo también a vosotros Espíritus Celestes. A vosotros que perdonáis los pecados. A vosotros que purificáis las malas acciones. Perdonad los pecados de las almas de estos mis discípulos que me han seguido y purificad todas sus malas acciones haciéndolas dignas de que sean tomadas en cuenta para el Reino de mi Padre, del Padre del Tesoro de la Luz.

Ahora tú, oh Padre de toda paternidad, haz que desciendan todas aquellas Potestades Angélicas, cuando yo os invoco, oíd: Perdonad los pecados de estas almas, purificándolas de sus malas acciones.

Quieren ser dignos de ser tomados en cuenta en el Reino de mi Padre del Tesoro de la Luz. Porque yo conozco vuestras fuerzas poderosas y ahora las invoco.

Tú, Padre Celestial, acoge la plegaria de todos para que tú también perdones sus pecados y las malas acciones, que a sabiendas y en ignorancia, han sido cometidos hasta hoy, para que se hagan dignos de recibir este Excelso Sacrificio, Padre Santo.

Pero si Tú, Oh Padre, me has escuchado y has perdonado en verdad los pecados de estas almas y purificado todas sus acciones haciéndolas dignas de tu Reino de la Luz dadme pues una señal en este instante bendito de mi Ofrenda (Se hace una pausa).

Y Jesús dijo: Alegraos, llenaos de júbilo porque vuestros pecados han sido perdonados, purificadas vuestras malas acciones y habéis sido tomados en cuenta para el Reino de mi Padre.

Todos: Amén.

Todos se levantan. Sube al Altar, los acólitos se acercan al oficiante, siempre uno a cada lado. Entonces el Sacerdote extiende las palmas de las manos sobre el pan y luego el vino, que se encuentran delante y dice:

Despierta Luz Misteriosa. Asciende Logos Divino. Dilátate sublime Energía de los Cielos y vivifica. Oh Prodigiosa Substancia Crística, este pan (o este vino) donde moras Tú que eres el cuerpo del Salvador (o eres la Sangre del Redentor).

Esta fórmula se repite de igual forma y cuantas veces sea preciso consagrar Pan y Vino, pronunciando al final de cada una el Mantram correspondiendo a la Estación.

Luego el Sacerdote acompañado de los Acólitos, va hacia el Altar de la derecha y consagra el Pan. Terminan y vuelven deteniéndose para una reverencia de cabeza en mitad del Altar Principal y sigue hacia el de la izquierda para consagrar el Vino.

Regresan al Altar principal. Acólitos y concurrentes, se ponen de rodillas. Toma la Eucaristía el Sacerdote (Pan y Vino); la ofrece luego a los dos Acólitos y, por último, a los dos hermanos más caracterizados, quienes, después de haber terminado, tomarán cada uno por un extremo un paño o lienzo blanco de tres, cuatro o más metros y lo colocan en sentido vertical para simular una baranda (si no la hay) a donde se irán acercando poco a poco todos los participantes de rodillas.

El Acólito de la derecha toma las bandejas de Pan. El de la izquierda, un jarro de Vino del que irá vertiendo a medida que sea preciso, en el cáliz que llevará el sacerdote en la mano izquierda. Ofrece el Pan, primero a cuantos se hayan acercado al paño o lienzo. Sin que ninguno se levante, torna a ofrecerles el Vino, finalizando con el Acto de Sellar. Recibiéndose este sello de la Santa Cruz, van levantándose para dejar cada uno su lugar a otros participantes.

Fórmula para la distribución.

Recibe y acepta humildemente este Pan que es el Cuerpo de tu Salvador y Redentor.

Recibe y toma de este Vino que es la Sangre de tu Señor ofrendada para la salvación del mundo.

Cuando ya se ha dado el Vino, el sacerdote coloca la mano derecha extendida, sin posarla, sobre la cabeza del que recibe, diciendo:

Que te fortalezcas y te conserves para la Vida Eterna, recibiendo la Santa Unción del Tesoro de la Luz.

Acto seguido, se completa la Acción de Sellar, diciendo:

Recibe el sello de la Santa Cruz (que debe hacerse con el dedo pulgar) sobre la boca (+) y sobre el cuello (+) en señal de que eres considerado digno (o digna) de la sublime herencia de los Santos de la Luz.

Habiendo terminado, regresan todos al Altar principal y los hermanos auxiliares recogen el paño.

Todos se ponen de rodillas. El sacerdote levanta sus manos a la altura de los hombros y recita la siguiente Acción de Gracias:

Ven, desciende, acércate a nosotros, sublime nombre de Cristo, noble y excelso poder pleno de infinita gracia, altísimo don de los Cielos.

Y tú también, Madre de Gracia, pura Esposa del más casto Esposo, cuya mano en misterio descorre el velo de lo Oculto y eres la Madre de las siete Casas.

Ven, desciende, acércate tú que permaneces plácida en tu destierro y aunque fuiste antes que los cinco senderos del Espíritu, las cinco vías de pensamiento, sentimiento, reflexión, razonamiento y juicio. Comparte tu poder con aquél que ha nacido más tarde.

Ven, santa Orden y que tu augusto dedo toque suavemente nuestra espada y se pose en la llama de nuestro corazón.

Ven altísimo don de los Cielos, lleno de infinita Gracia. Desciende, Tú que guardas el sublime Secreto del Elegido. Tú que compartes cada batalla con el héroe más hidalgo. Tú, que hablas de poder y de grandeza y revelas el Misterio. Ven, desciende y descúbrenos tu Magia Divina.

Ven, Santa Paloma, alado Espíritu, Madre de los Gemelos. Ven, Madre Oculta, que solamente por tus obras te manifiestas. Ven, dadora de la alegría que circundas de júbilo a todos los que te siguen.

Ven y participa de esta acción de gracias que te ofrecemos en la Eucaristía y reparte tus sagrados dones entre los que celebran esta fiesta de Amor a la que ha convocado tu mágico y callado verbo.

Todos: Amén.

Los concurrentes se ponen de pie. El Sacerdote sigue recitando la siguiente acción de Gracias a la Luz:

Luz de luces, faro intenso de majestad infinita. Te quiero ensalzar, porque ambiciono llegar a ti. Yo te quiero alabar, porque fuiste la Antorcha que me sacó del caos. Te quiero absorber porque me distes tu blanca llama y ella fue mi salvación. Como creí en ella, a nada temeré si te tengo por guía.

Porque fue la corona que circundó mi mente, jamás me apartaré de ti aunque me acechen todas las pasiones, aunque todas las tentaciones me combatan. En ti estaré y viviré porque tú, oh Luz, moras en mí y yo estoy dentro de tu blanca llama.

Quiero agradecerle al Señor porque es mi Dios.

No me abandones Señor, que eres mi esperanza. Tú me has dado tu Reino generosamente y he sido salvado por ti. Eres tú quien nimba mi cerebro con áurea diadema y nunca de ti desertaré. Eres quien decora mi pecho con fuerte escudo y nunca penetrará el mal.

Eres tú quien florece en mi vida como árbol sagrado y nunca ha de faltarme la salud. Porque brotas, reverdeces y me entregas tus frutos que son maduros en la perfección mediante tu poder. Porque tú me has quitado los lazos de las tinieblas y me has hecho volver hacia ti.

Tú has venido sonriente a mi lado y tu dulce semblante me ha inundado de bondad. Tú has puesto tus antorchas en mi diestra y siniestra para que no quedase un lado sin luz. Tú has prestado a mi sombra tu gracia. Me has dado la mano con ternura infinita y la maldad y el error se apartaron de mí. Y aunque fui fortalecido en tu Verdad y puro en tu Justicia, me has dado la ventura de tu reposo eterno.

De ti tengo el poder de desatar los lazos porque maté mis serpientes y mis malas semillas y en todo lugar me rodea tu nombre porque he destruido la maldad, tú has allanado el camino para tus fieles servidores. Porque tu sendero se ha hecho indestructible y tu faz refulgente para siempre. Porque has edificado un Reino y preparado una Santa Morada para todos tus elegidos.

IAO IAO IAO

Todos: Amén, Amén, Amén.

Los asistentes levantan las manos hacia el Cielo. El Sacerdote cruza las suyas sobre el pecho y canta el Te Deum latino hasta el versículo del Sanctus inclusive. A falta de cantores o de esta Obra con música apropiada puede recitarse lo siguiente:

A ti, Señor, alabamos. Y en ti, Señor, confiamos. A ti, Padre Omnipotente, Va nuestro Amor reverente, Porque en todo te adoramos.

Santo, Santo, Santo, claman las criaturas que te aman, y Señor de Sabaoth con dulce y mística voz los Querubines te proclaman.

Terminado este cántico, todos se colocan de rodillas. El Sacerdote se vuelve hacia los fieles y ofrece la bendición Aarónica (las manos a la altura de los hombros con las palmas hacia fuera) con estas palabras:

Recibid todos esta bendición del Gran Nombre.

Todos inclinándose: Amén.

Metafísica práctica

#### DISCIPLINA INDIVIDUAL – A

- 1.- Al levantarse por la mañana: Colóquese en el suelo con el pie derecho o izquierdo, conforme la respiración predominante sea por la fosa derecha o izquierda.
- 2.- Vuelto hacia el Oriente, en el propio cuarto o local destinado a las prácticas, hacer la señal de la Cruz, trazando con la mano derecha y el brazo extendido una Cruz, cuya línea vertical deberá partir de la altura de la frente y terminar al nivel del plexo solar, y la horizontal del hombro izquierdo al derecho, cerrándola con un círculo, cuyo trazado deberá partir de ese mismo punto, descender al nivel del plexo citado, subir a la altura del hombro izquierdo, continuar hasta el nivel de la frente y, finalmente, descender por la derecha, para terminar en el punto donde se inició la circunferencia.
- 3.- Hacer siete respiraciones rítmicas y profundas sin esfuerzo, inspirando por la nariz y dilatando el abdomen (como si éste se hinchase), para, en seguida, contrayendo el vientre, expeler el aire por la boca, con los dientes cerrados, haciéndolo silbar: sssssssssss .....

Es necesario mantener en la mente que, como realmente se da, el ambiente está lleno de substancias en estado coloidal, las cuales, como el prana, la FUERZA CRISTONICA, que, al inspirar, llevas a tu interior, impregnando todo tu ser y cargándolo como a un acumulador, que pones así en contacto con la Vida Universal, aumentando o mejorando tu salud, intelectualidad, espiritualidad, fuerza y poder; en fin, todo lo que en ti es positivo.

Al expeler el aire, piensa plásticamente en todas tus intoxicaciones, debilidades, estado enfermizo, ignorancia y maldad; o en otras palabras, que lo que es negativo está siendo en esa forma expulsado de ti.

4.- Pronuncia la siguiente Oración procurando sentir intimamente las palabras:

"AMOR PURO QUE REINAS SOBRE TODO EL UNIVERSO, llena plenamente mi corazón y mi cuerpo, a fin de que yo pueda amar con todas mis fuerzas al DIVINO SEÑOR DE LA CREACION, a mis prójimos y a todos los seres vivientes.

DIVINO MAESTRO, te doy las gracias por todo cuanto hiciste por mí. Deposito en Ti toda mi confianza y todas mis esperanzas, tengo absoluta FE en tu saber infinito, en tu Omnipotencia Divina y en tu inmenso amor para con todas las criaturas.

SABIDURIA DIVINA, refléjate continuamente en mi espíritu. Seas tú mi Luz, mi amparo y mi guía, y así marcharé firmemente en el camino de la justicia y de la verdad. ASI SEA".

- 5.- Hacer la práctica número 1 preparatoria. (En separado).
- 6.- Hinchar plenamente los pulmones de aire, imaginando que el aire, después de pasar por los mismos, desciende hasta el bajo vientre. Más o menos en la tonalidad de la nota musical Mi-media de la clave de sol, pronunciar la vocal Iiiiiiiiiiii....., con un sonido continuo, hasta que los pulmones expulsen todo el aire en ellos contenido y procurando conseguir que el sonido producido haga vibrar todo el cuerpo de la cabeza a los pies.

Esta práctica deberá ser rítmica, con su inspiración y expiración completas, efectuada lentamente y obedeciendo el siguiente orden: 7 veces en cada práctica, durante la primera semana; 14, 21, 28 veces respectivamente en la segunda, tercera, etc. semanas.

#### 7.- Proferir la Oración que sigue:

"Benditos sean los que vivieron antes de nosotros, los que están con nosotros y los que nos siguen y gracias sean dadas a sus Maestros, Directores Invisibles.

Benditos sean los que están por encima, abajo, a la derecha, a la izquierda y vengan a nosotros las fuerzas en ellos incorporadas.

Benditos sean los que nos aman y nos comprenden y benditos los que nos odian porque no nos comprenden y gracias sean dadas a las almas en ellos encarnadas.

Bendícenos, OH FUERZAS CONCENTRADAS EN LOS NAHUAS, en la Logia Blanca de MONTSERRAT y en las otras esparcidas por el mundo y permite que los HERMANOS INVISIBLES cuiden de esta criatura (decir aquí el nombre de cada uno), hasta el fin de sus días

ASI SEA".

8.- Terminar haciendo el signo de la Cruz tal como fue descrito anteriormente.

NOTA: Las prácticas del 1 al 4 deben ser hechas cada día hasta el fin del curso. Las prácticas del 5 al 8 deben ser hechas una vez por la tarde o por la noche.

65

## 1<sup>er</sup> MES DISCIPLINA -A Práctica Nº 1 (Preparatoria)

Pensemos intensamente que poseemos mucha Vida y que la manifestamos mental y psíquicamente a través de nuestros pensamientos y de nuestros actos. Retengamos ese pensamiento procurando mantenerlo constantemente. No dejemos que el pensamiento nos huya; conservémoslo siempre en la mente. Repitamos la frase "YO ESTOY VIVO", cuando despertamos por la mañana, al medio día y por la noche antes de dormirnos, durante el día y siempre que sea posible o por lo menos cada hora.

Cuando estemos preocupados por un trabajo importante, debemos decir: "YO ESTOY VIVO" y quiero poner toda la vida posible en esta labor.

Si nos encontramos con el ánimo abatido, digamos: "YO ESTOY VIVO".

Cuando nuestros pulmones aspiren, pensemos intensamente que estamos aspirando VIGOR, FUERZA, VIDA, y cuando expiramos el aire viciado, pensemos que con él sale todo lo que es viejo, muerto, todas las condiciones mórbidas y negativas que podamos tener en nuestro ser.

Y dejemos que nuestros pensamientos se transformen en acciones. No nos conformemos en decir que estamos vivos, sino que debemos dar pruebas de eso en todos nuestros actos.

Tengamos interés en la realización inmediata de nuestros propósitos, no dejando nunca para comenzar "mañana".

Manifestemos, en fin, intensa vida y energía, realizando ahora y siempre el "YO ESTOY VIVO".

### 2° MES DISCIPLINA -A Práctica N° 2 (Preparatoria)

El Yo interno está constantemente cerrado en la cáscara o envoltura que le pone nuestro Yo externo. A pesar de esto no es posible retenerlo en nuestra imaginación, no obstante esta a nuestro alcance, cuál es nuestra propia fisonomía, en sus más vivos detalles. Conocemos a los demás que nos rodean y por eso podemos decir que fulano se parece a zutano, pero jamás diremos que nosotros mismos nos parecemos a alguien.

A este respecto es muy necesario verse cada día en un espejo, durante media hora si fuese posible, porque no es tiempo perdido. Observarse con ojos de ocultista, de analítico. Con ojos de investigador que busca algo esencial a través de la forma grosera, más o menos bella.

Cumple mirarse al espejo y tratar de encontrar mentalmente lo que está inmediatamente detrás de nuestra retina. Concentrarse tranquilamente sobre sí mismo y pensar, al mismo tiempo, sobre todos los valores internos, sobre todo el valor moral y ver, de pronto, como una especie de fluido alrededor del propio cerebro. Entonces, concentrarse más intensamente sobre la frase: "YO QUIERO", y decir:

"Yo soy Voluntad... Todo cuanto yo quiera, he de realizarlo. Soy un centro magnético que a todos atrae. Soy un acumulador de poder, de fuerza, de vitalidad, de suerte y de fortuna ..... A mi nada me doblega ni nadie me somete. Yo me siento el Paladín de la Voluntad. Donde yo vaya, dejaré siempre huellas de Luz y de energía".

Este ejercicio se repite hasta conseguir que tome forma plástica y real.

Como somos efectivamente vivientes acumuladores de energía y algunos de nuestros discípulos pueden llevar a práctica este ejercicio con todo provecho, permítasenos insistir en recomendar que todos los poderes que se adquieran sean utilizados siempre en beneficio del prójimo necesitado o aún en el nuestro propio, mas, que jamás sea, en caso alguno, en perjuicio de nuestros semejantes.

Téngase siempre en cuenta que el Bien formará el capullo de vuestra Rosa para que se abra, por el contrario el mal os apartará de la Rosa a distancia tan grande que tal vez no se os permita de nuevo emprender el camino.

### 3<sup>er</sup> MES DISCIPLINA - A Práctica Nº 3

Siéntese, conserve recta la espina dorsal y el cuerpo relajado. Cierre los ojos, o déjelos semicerrados, concentrando la mirada en el entrecejo, o sea, en lo alto de la nariz.

Después, con la mayor serenidad, sienta como su aliento entra y sale con naturalidad. Cuando el aire penetra pronuncie mentalmente la palabra sagrada H O N G, sin mover la lengua. Cuando el aire es expelido, pronuncie en la forma indicada la palabra S A U.

NO USE DE NINGUN MODO LA VOLUNTAD MENTAL O ESFUERZO PARA HACER ENTRAR O SALIR SU ALIENTO. En cuanto ejecute esta práctica tome una actitud serena como observador silencioso de su aliento natural, que entra y sale, del cual no se tiene, en general, consciencia.

Con gran respeto y atención practique este ejercicio por lo menos 15 minutos diarios al principio. Después, este tiempo puede ser aumentado. Para esta práctica deberá ser utilizada una silla, aislándose el estudiante de la misma y del suelo, en la falta de túnica, por medio de un cobertor de lana, que deberá cubrir el espaldar de la silla, el asiento y la parte del suelo en que posen los pies del practicante.

Deberá éste quedar de frente para el Naciente (Este), teniendo el cuidado de no tocar los costados del espaldar de la silla.

Este ejercicio podrá ser hecho en cualquier ocasión que el estudiante disponga.

La falta de atención durante la práctica acarreará el sueño.

### 4º MES DISCIPLINA -A Práctica Nº 4

Pronuncia todas las mañanas al levantarte la palabra: EHEIEH. Haz como que el sonido de esta palabra vaya del cerebro al vientre. Por la noche pronuncia, como llamando, CHAJJITH y piensa en invocar ángeles que descienden del cielo envueltos en fuego sagrado. Finalmente piensa, ya en la cama, en el primer mandamiento:

"YO SOY TU DIOS, TU SEÑOR".

EHEIEH, es el nombre de uno de los Sephiroth, o uno de los diez caminos para llegar a Dios, según consta en el texto hebreo de la Biblia, en el Exodo, cap. 3, vers. 14, en que Dios ordena a Abraham decir al pueblo de Israel "Eheieh", que quiere decir: "Yo seré".

CHAJJITH, es encontrado en el libro de Ezequiel, cap. 1, vers. 5, donde así se llama a los ángeles que aparecen. Fue traducido por animales y sería esa la explicación. Del versículo anterior se toma el fuego sagrado en que se debe pensar.

Los textos sagrados de los judíos sustentan que el alfabeto hebreo y todos los alfabetos proceden del cielo, y Eduardo Sturken, el famoso orientalista, probó que esta afirmación es hecha por obras mucho más antiguas que las de los judíos. En un papiro se encuentra lo siguiente: "En el espacio celestial que cubre nuestra tierra hay figuras mediante las cuales se pueden descubrir los más formidables secretos. En estas figuras residen grandes secretos y poderes y son al mismo tiempo las letras con que están escritos los nombres de Dios, mediante los cuales el Altísimo comunica su poder".

De manera que los antiguos afirmaban ya el poder que existe en las figuras Zodiacales y que el Dios que se manifiesta por medio de ellas puede ser evocado por nosotros.

Para los judíos, los Sephiroth constituían parte del organismo de Adam-Kadmón, el hombre divino.

Por otro lado los Sephiroth son los diez caminos para llegar a Dios y son, al mismo tiempo, diez nombres correspondientes a la divinidad.

Dice la Thora –uno de los libros sagrados–: "Los Sephiroth reciben igualmente los pensamientos, las palabras y los hechos de los hombres; en ellos repercute el gran poder divino y los sephiroth son los únicos mediadores entre Dios y los hombres. Con la pronunciación de los nombres de Dios, atraemos sobre nosotros fuerzas inmensas y ángeles que vienen en socorro de los humanos".

De manera que, según estos textos antiguos, hay relaciones entre las fuerzas Zodiacales, los Sephiroth y las letras fundamentales, o sea, las vocales.

# FRATERNITAS ROSICRUCIANA ANTIQUA AULA LUCIS CENTRAL

Mensaje del Soberano Comendador de la F.R.A. como Curso de Metafisica Práctica, para los Hermanos dependientes del SUMMUM SUPREMUM SANCTUARIUM

# DISCIPLINA - A 1ª LECCION INTRODUCCION

"Yo soy.... Una es la Mente, Una es la Ley, Uno el Principio. Una la Substancia en el Universo y YO SOY UNO con todo lo que es".

"Yo soy Uno con mi Padre; mi Padre y Yo somos Uno. YO SOY QUIEN SOY".

"Así dirás a los hijos de Israel: YO SOY me envía a vosotros" (Exodo 3: 14).

Yo Soy es el primer principio de Ser y de Sabiduría. La Metafísica es el estudio del primer principio del Ser y del Saber, de la esencia natural y de sus relaciones fundamentales de todo lo que es real.

Espero que todos los estudiantes en este curso lean y estudien repetidas veces cada lección, no porque sea dificil comprenderlas, sino porque la repetición es necesaria en este caso, y más aún cuando se trata de prácticas que en otras lecciones subsiguientes encontrarán.

Las cosas reales y la verdad misma se pueden entender por el estudio, no obstante JAMAS se pueden SENTIR sin la práctica. Por ejemplo: Conocer el Bien, lo que es Bueno, por medio de libros que traten de esa virtud es relativamente fácil, no obstante para sentir en el corazón y en lo más profundo del alma lo que es el Bien, es necesario hacerlo.

Así, tratándose de las lecciones de Metafísica hay que sentir las virtudes por su práctica, de la misma forma que hay que hacerlos ejercicios o prácticas que acompañan a las lecciones, porque el no hacer equivaldría como si quisiéramos aprender a tocar el violín estudiando solamente la teoría y jamás practicando con el propio violín.

En este curso trataremos solamente de Metafisica ignorando intencionadamente los Seres y órdenes jerárquicas, elementales y superiores al orden humano, para ser más claros y simples. Cuando toquemos puntos de otros conocimientos ocultos de otras escuelas, bíblicas o de alguna religión, lo haremos como una referencia para simplificar lo que queremos exponer, sin embargo, en algunos casos, también lo haremos con la idea de corregir un concepto erróneo.

Suplicamos al estudiante despojarse de todo prejuicio o crítica contra las lecciones.

Si ya estudió algo parecido y no logró el éxito deseado que no se desanimé, pues sólo la constancia, la paciencia y la osadía son factores con los que se debe contar en el desenvolvimiento interno para alcanzar el éxito, ya sea material, mental o espiritual.

El camino es áspero, tedioso y no tiene atajos. La aceleración o el atajo sólo conducen a la desilusión. No obstante ser lento, áspero y tedioso, no es dificil y todo aquel que persevera, logra encontrar la clave que abre la puerta interna donde yacen tesoros inmensos, sabiduría infinita, alegría desbordante, salud radiante y un placer infantil e inocente que infunde el vivir como jamás habíamos sentido desde que pasamos de la pubertad.

Ahora, como buen Maestro a buen discípulo, como buen amigo a buen amigo, hablaremos con más intimidad, con más confianza, para ser explícitos y claros.

Te voy a mostrar un nuevo mundo que está dentro de ti mismo. Tan cerca de ti y, sin embargo, tan perdido. Tan perdido para ti, como la palabra perdida, esa palabra mágica de gran poder que el Cristo decía, que aunque está perdida, la repetimos cien veces por día.

Esa palabra es "YO SOY". Con esa palabra se abre un mundo nuevo, un Reino nuevo, sí, el Reino de los cielos que está en ti mismo.

Antes todavía, y como primero es lo primero, hagamos un pequeño estudio de algo muy importante de lo que hay en nuestro ser y en nuestro cuerpo.

Tenemos un cerebro con un sistema de nervios que se llaman motores. Estos operan con nuestra consciencia objetiva. Tenemos otro sistema de nervios llamado gran simpático y varios plexos, ganglios o centros magnéticos. El mayor de estos plexos se llama plexo solar y está situado detrás del estómago. Este sistema del gran simpático y este plexo solar operan con nuestra consciencia subjetiva.

Tenemos, entonces, dos consciencias o mentes: una objetiva, en la cual somos conscientes de nuestros actos; otra, subjetiva o subconsciente, de cuyos actos no somos conscientes, esto es, no nos damos cuenta.

En el Universo no hay sino Una Mente, Una Ley, Un Principio, Una Esencia o Substancia Cósmica, también llamada Divina, mas las diferenciaciones de Esta Substancia Una son múltiples. Esta variación o multiplicidad de esa Sola y Unica Substancia se debe al organismo a través del cuál se manifiesta. Por ejemplo: La Mente Universal o Divina, como se la quiera llamar, al reflejarse en el cerebro y sistema motor, se convierte en Mente Consciente u Objetiva. Esa misma Mente Universal reflejándose sobre el plexo solar y el gran simpático se convierte en Mente Subconsciente, o sea, Consciencia Subjetiva.

Otro ejemplo: Una vibración cualquiera la percibe nuestro nervio auditivo, se registra en nuestro cerebro y percibimos un sonido. Mas, esa misma vibración continúa por los nervios cerebrales hasta pasar al Nervio Vago, el cual la conduce al plexo solar y percibimos entonces una sensación. De ahí la música que alegra y la que entristece; el grito o lamento que asemeja el terror. De igual manera registran los demás sentidos, la vista, el olfato, etc.

Esto nos conduce a las conclusiones de que todo sentir o impulso pertenece al reino de la mente Subconsciente y actúa sobre el plexo solar y el gran simpático.

Nótese, ahora esto: Cuando la Mente Divina o Universal queda en contacto directo con el plexo solar y el gran simpático, se convierte o se diferencia en MENTE SUPERCONSCIENTE. Esta es siempre la más alta manifestación de la Mente Universal y es siempre perfecta e inefable. En esa Superconsciencia hay sabiduría Infinita y ahora, piensa y asómbrate. Todo eso está en ti, dentro de tu propio ser.

Piensa en esta gran verdad y medita en esta verdad Metafísica: "No hay sino Una Mente, Una Ley, Un Principio, Una Substancia, en el Universo y YO SOY UNO con todo lo que hay".

Piensa en esta gran verdad cuando te levantes, cuando te acuestes, cuando contemples a los hombres, buenos, malos, ricos y pobres; piensa en esta gran verdad cuando contemples la creación en sus múltiples aspectos, desde la sabandija hasta el león, desde la pequeña flor hasta el frondoso bosque, la planicie, la montaña, la nube y el firmamento estrellado, lleno de soles y de mundos, todo girando al compás del Ritmo, del Amor, de la Ley Una, porque es la inteligencia misma del Principio Uno y TODO ES, es la propia Substancia Una.

Y tú, que contemplas, estás dentro de todo este concierto, formas parte integrante e importante de esa gran armonía.

Compréndelos, acéptalos. Siéntete Uno con el Todo.

Piénsalos, medítalos, hasta imprimir ese "sentir" en tu subconsciente y entonces sabrás lo que es decir "YO SOY UNO con todo lo que hay", o como dice el Nazareno: "Mi Padre y Yo somos Uno". (S. Juan 10:30).

### Muy importante

Recomendamos a los estudiantes que se vayan alejando de todo vestigio de odio, ira, murmuraciones, sentimentalismos, avaricia, pretensión y todas esas cosas que degeneran.

Recuerda que este curso es práctico y es mejor SER que SABER, porque lo primero, si se ES dentro de la Armonía Universal, da por acceso lo último.

En la lección siguiente vamos a practicar el ejercicio del "Silencio". No olvides: "Lo que sienta tu corazón es lo que se torna efectivo en el Universo y no lo que hablan tus labios". Procura, pues, sentir solamente cosas buenas.

### DISCIPLINA - A 2° LECCION EL SILENCIO

El silencio es una condición necesaria al trabajo metafísico, para evitar cualquier peligro se torna necesario conocer sus reglas, de modo que se obtenga solamente aquello que es benéfico. Las reglas son tan simples que será imposible errar.

El objetivo al entrar en silencio es el de ponerse en contacto con fuerzas invisibles, sintonizándonos con las mismas. Lo que se puede hacer en el silencio depende del carácter y de la naturaleza de las fuerzas invisibles con que nos comuniquemos. Durante el silencio podemos ponernos en contacto con fuerzas constructivas, creadoras y con fuerzas destructivas. Es por eso necesario conocer y saber el método de trabajo que debemos observar durante el silencio. Evitaremos así, daño a nuestros semejantes y a nosotros mismos, pues mucho daño se hace diariamente en forma inconsciente, porque se ignoran las reglas y la naturaleza del Silencio, de la Meditación y de la Oración.

### Preparación

La preparación es indispensable para llevar a feliz término y con precisión cualquier obra que emprendamos. Si construimos un edificio planeamos todos sus detalles, reunirnos los diversos materiales para que estén a mano y después contratamos y distribuimos las diversas tareas entre los operarios. Una vez realizados esos arreglos, con estudio y cuidado, estamos seguros de que la obra quedará completa y perfecta a su debido tiempo, pues todo había sido previsto y proveído de antemano y el éxito se deberá a la preparación. Si para una obra externa, material, nos preparamos con tantos detalles, con mucha mayor razón nos deberemos preparar para una obra interna, espiritual, como es la de entrar y de trabajar en el silencio, porque el silencio es el laboratorio del alma, donde todos trabajan diariamente a ciegas y donde de ahora en adelante trabajaremos conscientemente y, por consiguiente, en forma creadora.

PRIMERA REGLA.- ¿Para qué entramos en silencio? Nuestra primera preparación será determinar y fijar en nuestra mente el objetivo al entrar en silencio, como para pedir sabiduría, salud, etc., etc.

SEGUNDA REGLA.-Afirmar en nuestra mente y determinar que no penetre ni se hagan efectivas otras influencias o pensamientos diversos de aquellos que corresponden al objetivo o propósito que nos llevó a entrar en silencio, según la primera regla.

TERCERA REGLA.- Esta tercera regla de preparación se refiere a las condiciones del cuerpo físico y la ampliaremos oportunamente, pues detallaremos más cada una de estas reglas, comenzando con la primera.

PRIMERA REGLA.- Entrar en Silencio no es cosa nueva. Ha sido practicado desde que el hombre existió. No es un descubrimiento reciente ni para uso exclusivo de esta o aquella persona como pretende la religión o Iglesia de la Ciencia Cristiana, textos de psicología y otras religiones. Lo que acontece es que este estado no siempre fue denominado "Silencio" y su práctica no siempre fue comprendida y mucho menos aplicada científicamente.

Los Maestros y Sabios de Oriente pasan largas horas en Meditación y comunicación con el Espíritu Universal con el objeto de desenvolverse internamente. En todas las religiones la Oración es factor importante. Oración, Meditación y Silencio dependen de la evolución individual y de la comprensión por parte del individuo del Principio Universal (Dios) y conforme el deseo y la voluntad del individuo de entrar en armonía con aquel principio.

Muchos son los que creen en un Poder, en un Ser, al que llaman Dios, y en que si El quisiera podría darles lo que desearan. Para eso hacen uso de la Oración con el propósito de

suplicar a ese Ser, para ver si así lo inducen a cumplir sus deseos. Muchos creen que si Dios no quiere cumplir sus deseos es porque El así lo dispone, y, por lo tanto, sus Oraciones habrán de ser, antes que nada, aprovechadas por El. Por esa razón y con esa idea fija en sus mentes fabricarán cuidadosamente oraciones y rezos de acuerdo con su concepción de Dios, de manera que le satisfagan mejor.

Inventarán para eso métodos distintos. Unos emplean ciertas palabras, otros usan un rosario, otros un tapete sagrado, otros graban imágenes en un poste, etc., no obstante, para todos igualmente, esas prácticas representan un papel importante en sus actos de devoción.

Todos esos métodos dan a entender que debe haber un Poder o ser Supremo fuera del hombre, exterior o retirado del hombre y del Universo, que tiene que ser agradado por la súplica, o cuando menos convencido, y, como es natural, que puede dar o negar lo que se le pide.

No obstante, al concentrar la luz de la razón pura y la verdad sobre esas premisas, verificamos que todo eso es falso. Mas no obstante ser la Oración aplicada en esa forma y sentido anticientíficos, no se puede negar que se han obtenido resultados favorables para el bienestar de la humanidad.

Se concluye pues que si mucho se consigue sobre una base tan falsa y sobre conceptos tan infantiles, mucho más podremos obtener con conocimientos de causa, que procuraremos enseguida:

Nosotros nos movemos, vivimos y tenemos nuestro ser en la Mente Universal y La Mente Universal se mueve dentro de nosotros, como dice San Agustín. No obstante, no es la mente Universal considerada como una persona, aunque, por analogía, tenga su correspondencia como Macrocosmos y Microcosmos, pero como ley de vida, como Principio. De manera que, en lugar de buscar un poder externo para que cumpla nuestros deseos, debemos buscarlo dentro de nosotros, en nuestro propio interior. Por eso, el Cristo decía: "Yo estoy en ti, tú en Mí; Yo en el Padre, y el Padre en Mí". También: "El reino de los cielos está dentro de ti". "Y no dirás he aquí o he allí, porque es entre vosotros que está el reino de Dios". Por lo tanto si queremos visitar el reino de los cielos o comunicarnos con el Padre, debemos ver y concentrarnos dentro de nosotros mismos, en nuestro interior, en nuestra alma.

Jesús también nos dice: "Cuando orares, no seas como los hipócritas, porque ellos gustan de orar en la sinagoga y en las esquinas de las calles para ser vistos y oídos por los hombres". No obstante, no solamente nos enseña que no debemos orar así, sino que también nos da el método que es completamente opuesto y dice: "Mas, tú, cuando orares, entra en tu cámara y cerrando tu puerta, ora a tu Padre en secreto y tu Padre, que ve en secreto, te recompensará en público". Y "Al orar no hagas vanas repeticiones como los gentiles". (S. Mateo 6:5)

Eso significa que, para orar, deberás retirarte a un lugar donde no seas perturbado; calmar tu interior y cerrar la puerta de tu mente para no permitir que tus pensamientos se dispersen por el universo, sólo calmando tu mente y reposando tu cuerpo podrás concentrarte dentro de tu ser, dentro de tu alma. Metafisicamente hablando, quiere decir que entres en Silencio (Oración, Meditación) y que cierres las puertas al mundo externo.

Una vez entrado en Silencio, ¿qué buscas?, ¿qué deseas?. ¿Deseas sabiduría?. "Si alguien desea Sabiduría, que la pida a Dios (Mente Universal)".

¿Y dónde está Dios, esa Mente Universal? En nuestro interior, en tu interior. Así todo lo que tienes que hacer es tomar la actitud mental apropiada, la que aspira tus deseos de sabiduría, y simplemente esperar y escuchar, y sentirás que poco a poco, cada día que lo hagas, sentirás internamente el despertar de la Sabiduría. Sin embargo, sabiduría no es intelectualidad. Ser sabio no es solamente saber mucho, sino ser una criatura de corazón. Si buscas salud o prosperidad también la encontrarás, porque de ellas te rodearás. Es natural que debas creer y tener fe, quiero decir, no dudar de los resultados del Silencio, porque debes tener confianza en ti mismo.

Dios es el Supremo Bien, el Bien es Dios. Dios es todo lo que existe. Dios es toda Vida. La vida que tú dices que posees es Vida Divina. Entonces el Divino Bien, la Divina Vida, el Divino Amor, la Divina Ley, la Divina Belleza, la Divina Substancia, son todas las manifestaciones de una misma y única Esencia-Dios.

Si es salud lo que pides, tú tendrás lo que pides y lo mismo será si pides paz, prosperidad, éxito, lo que quisieres lo encontrarás en tu interior, porque todo eso está en ti potencialmente. Por eso, si entras en tu ser, en tu cámara y pides en ese sagrado y secreto recinto que está en el centro de ti, si lo haces impulsado por un deseo fervoroso y sincero, tal deseo infaliblemente se materializará en tu vida a su debido tiempo. La respuesta la tendrás inmediatamente, sin embargo la manifestación es a veces lenta.

Si deseas una casa bonita y entras en el silencio en ese deseo, es claro que no tendrás la casa cuando termines la práctica, no obstante, si acariciaste ese deseo con el calor de la fe, si lo "sentiste" en tu conciencia, en tu alma, entonces habrás puesto en movimiento la causa, el arquetipo en el mundo invisible, y las circunstancias se presentarán y serán de tal modo favorables que tus deseos se realizarán.

Debes notar lo siguiente: Cuando te hubieras inspirado debidamente con tu deseo, vislumbrarás la fuente Infinita Universal e inmediatamente tomará fuerza en ti un "sentir" o presentimiento que te avisará sin equivocarse cuándo se realizarán tus deseos. Todo es cuestión de conciencia, de sentir, entrar en silencio para mudar tu conciencia, para afinar tu alma y para ajustarla a las leyes universales, y eso te coloca en armonía con tu Padre, con Dios. 'Y todo lo que pidieres en Oración, creyendo, lo recibirás". Y lo recibes porque es tuyo, porque habrás verificado que es tuyo.

Habrás despertado la conciencia de que es tuyo aquello que deseas porque lo "sentiste" en tu alma.

SEGUNDA REGLA. - El segundo paso al entrar en Silencio es no permitir que vengan a la mente otros pensamientos que aquellos relacionados con el objeto determinado. Cuando otros pensamientos se presentasen, apártalos. Haz eso todas las veces, llevando tu mente al asunto que te preocupa, y con la práctica, en breve tendrás dominio sobre tu mente, siéndote después fácil fijarla únicamente sobre un único asunto.

TERCERA REGLA.- La tercera regla se refiere a la preparación del cuerpo y se la practica del siguiente modo: siéntate cómodamente en un lugar donde no te interrumpan y relaja o afloja todos los músculos. Harás esto todos los días a la hora que tengas disponible, sea de día o de noche. Como el trabajo que se realiza en el Silencio sale de dentro, se hace necesario cerrar las puertas del cuerpo, y éstas son las manos y los pies. Estas puertas se cierran cruzando los pies y entrelazando las manos. Así tu cámara queda cerrada. Esta es la posición del cuerpo para esta práctica, para recibir de la Mente Universal, a través de nuestro interior. Para recibir del exterior, de los Maestros, la posición es otra, pero la segunda posición deberá tener la supervisión de un alto Iniciado, debido a los sin número de influencias que pueden comunicarse.

Cerramos la puerta al entrar en Silencio, porque es asunto secreto sintonizarnos y ponernos en comunicación con la Mente Divina (Sabiduría Infinita). Una vez sentados cómodamente, cruzamos los pies y entrelazamos o agarramos una mano con la otra, después relajamos todo el cuerpo, manteniendo la cabeza en equilibrio, esto es, no inclinándola a ningún lado. Para efectuar la relajación sígase con la práctica adelante expuesta.

El estudiante notará la repetición de esta práctica en lecciones posteriores y eso le demostrará la importancia de este ejercicio.

La hora para hacerla es cuando se tenga tiempo, y más aún que todo, cuando se sienta deseo de hacerla. Se debe emplear en la misma el mayor tiempo posible. No olvides que antes de entrar en Silencio deberás fijar lo que vas a pedir en oración al final del ejercicio. Fíjalo en

tu mente y no lo mudes. Procura pedir u orar por una sola causa cada vez que entres en Silencio. Ahora, inicia la práctica.

#### Práctica del silencio

Una vez en la posición indicada ordena a las diversas puertas de tu cuerpo así: cierra los ojos y visualízalos, esto es, ve tus propios ojos mentalmente y cuando los estés viendo, ordénales, repitiendo varias veces mentalmente y sin divagar: Relájense mis ojos; después se pasa a la frente y repitiéndose la misma operación, se ordena mentalmente; relájese mi frente. Se prosigue lentamente de igual manera: lo alto de la cabeza, relájese mi cabeza, relájese mi cuello, mis hombros, los brazos, los dedos, los omóplatos, la parte entre los omóplatos, mi pecho, los pulmones, el estómago, el abdomen, la espina dorsal, la pelvis, los muslos, rodillas, piernas, tobillos, los pies relájense. Ahora fija tu mente en tu garganta y ordénale que se relaje.

Respira con naturalidad y cuando el pecho expulse el aire repite mentalmente: yo estoy tranquilo. Repite esto varias veces. Luego en la misma forma, repite: yo siento regocijo. Después coloca la garganta como cuando sonríes y repite suavemente: yo siento alegría. Repítelo hasta que verdaderamente sientas que ella invade todo tu cuerpo y tu ser tenga una sensación de tranquilidad, contento y alegría. En cuanto estuvieres en ese estado repite mentalmente esta VERDAD: "SOLO HAY UNA MENTE, UNA LEY, UN PRINCIPIO, UNA SUBSTANCIA EN EL UNIVERSO, Y YO SOY UNO CON TODO LO QUE EXISTE".

Después de repetir eso mentalmente varias veces, puedes pedir en oración lo que deseas. Eso también se hace mentalmente y con pocas palabras mentales, procurando desear vehementemente lo que pides hasta sentirlo en tu alma. En esta práctica reside un poder y yo no me cansaré de decirte que la hagas todos los días cuantas veces quieras, hasta que la puedas hacer con toda facilidad. Igualmente no me cansaré de decirte que pienses mucho en la Verdad Metafisica: "SOLO HAY UNA MENTE, UNA LEY, UN PRINCIPIO, UNA SUBSTANCIA EN EL UNIVERSO, Y YO SOY UNO CON TODO LO QUE EXISTE".

### DISCIPLINA - B 3° LECCION ORACION

El objeto de esta lección es aclarar la finalidad de la Oración. La Oración ha sido y es, generalmente, mal comprendida y sobre todo mal practicada. A consecuencia del uso que se hace de la Oración, en público o en privado, y de la errónea interpretación de su finalidad, muchos la consideran una práctica infantil e inadecuada a hombres y mujeres inteligentes.

Como hemos dicho, la Oración y el Silencio son una misma cosa y ambos deben penetrar en nuestra consciencia o en nuestro íntimo y así establecer perfecta comunicación con la Mente Universal o Inteligencia Divina.

Debemos escoger una hora del día para la realización de esta práctica si queremos desenvolver los sublimes poderes de nuestra mente y de nuestra alma. Esto no significa que no podamos orar o entrar en Silencio a cualquier hora o en cualquier lugar, incluso entre las mismas multitudes. Lo indispensable es saber aislarse, eximirnos de todas las influencias externas y entrar en comunicación con la Divinidad Interna. Algunas veces nos ponemos inconscientemente en actitud adecuada a la Oración, cuando estamos en peligro o en una situación dificil. Entonces, al sentirnos solos somos substraídos por nosotros mismos, aunque estemos rodeados de muchas personas.

Santiago dice: "Oremos por los otros para que sean curados". Muchos conocen el valor de la oración realizada en provecho propio, mas pocos conocen los beneficios adquiridos, cuando piden para los otros. Sientes muchas veces el deseo de orar por un semejante y no dudarás de que lo auxiliarás de este modo, mas tal vez ignores, que orando por los otros serás tu mismo beneficiado al mismo tiempo. Pablo, el apóstol de la Verdad Metafisica, dice: "Ninguno de vosotros vive para sí mismo, ni tampoco muere para sí mismo". Esto nos demuestra "que no hay más que una mente, una ley, un principio, una substancia en el Universo y Yo soy Uno con todo lo que existe". Por esto, cuando oras por los otros, estás orando por ti mismo. Todo lo que en tu rezo pueda beneficiar a otros, vuelve en tu beneficio, y lo que pueda perjudicar, vuelve en tu perjuicio.

Si, al penetrar en el santuario secreto que existe en tu íntimo y en comunión con la inteligencia Universal, mantienes deseos amables y bondadosos para con alguien, atraerás influencias y pensamientos idénticos a los que estás emitiendo. Recibirás de acuerdo con lo que pides para el otro, y el otro, el beneficiario, recibirá en la proporción y cantidades merecidas de conformidad con el mensaje o el pensamiento que irradiaste.

Cuando hacemos un rezo por otro, no debemos asumir sus responsabilidades, ni someterle a nuestros caprichos o predominio. Al hacer una oración por quienquiera que sea, debemos tener el máximo cuidado de no pretender dominarlo, y, mucho menos, imponerle nuestra voluntad. Tampoco podemos pedir o desear que deba someterse a nuestra idea religiosa o a nuestra manera de pensar sobre cualquier asunto. No obstante que se proceda con toda sinceridad, si la persona es sensitiva o negativa, la perjudicamos en vez de beneficiarla. No tenemos el derecho de violar la ley del libre arbitrio, la Libertad Universal, que ni Dios restringe.

Al orar por otro sólo debemos pensar y desear que sea beneficiado y guiado de manera que disfrute los mejores provechos, de acuerdo con su estado o grado de desenvolvimiento, y que le sea concedido bienestar, tranquilidad y paz. Debemos permitirle la máxima libertad en la elección de las dádivas divinas.

En tu propia alma sentirás el beneficio que solicitas para los demás. Ruega para que se realice el bien ajeno. Pide salud para un enfermo, prosperidad para los que se esfuerzan en adquirirla. Todo lo que se pide sinceramente para otros, o lo que se desea de corazón, que

suceda a nuestros semejantes, cuando menos esperamos, nos sucede mejor que si hubiésemos pedido para nosotros mismos.

Si deseas éxito, dáselo en tus oraciones a los otros. Si deseas paz, prosperidad, salud o sabiduría, pide para los otros. Así el beneficio será doble, porque beneficiarás a los otros y a ti mismo.

La oración debe ser un deseo que se sienta en el alma. Toda oración o deseo será satisfecho o realizado toda vez que no se verifique un cortocircuito. La duda y la falta de fe en general es la causa de ese cortocircuito. Mas la duda y falta de fe no deja de ser un pequeño temor. Para evitarnos esa duda, o sea, para adquirir una fe inquebrantable debemos pedir de preferencia aquello que nos parezca más viable o tengamos más certeza de que va a suceder. Así aprenderemos a tener confianza en nosotros mismos y al mismo tiempo a fijarnos en nuestro subconsciente y después quedaremos convencidos de que nuestros ruegos y nuestros rezos serán atendidos.

Debemos comenzar pidiendo todo lo que se nos figura más fácil o tengamos la certeza de que suceda. Sabemos, por ejemplo, que un comerciante, un hombre de negocios es feliz en su comercio, debemos pedir que le sea permitida mucha felicidad y prosperidad. Sabemos que un doliente está en franca y visible convalecencia, pensemos para que se restablezca completamente. Así tendremos más probabilidades de alcanzar lo que deseamos y, de este modo, iremos solidificando nuestra fe en los resultados de nuestras oraciones. Así se mata la duda y se vivifica la fe. Debemos regocijarnos con la prosperidad ajena. Esta sensación de placer por la prosperidad de los otros crea iguales circunstancias dentro de nuestra propia vida. Suplica lo que tengas certeza de obtener, para que consolides tu fe e instruyas a tu mente subconsciente.

Pidiendo lo que sabemos o estamos casi seguros de que va a suceder nos habituaremos gradualmente a pedir lo que no sabemos si se realizará, no obstante, nuestro subconsciente sabrá que se ha de realizar. Así, más tarde, pediremos para los otros lo que nos parece imposible y nuestras súplicas serán oídas.

Despierta en tu corazón el deseo del bien para los otros. Procede siempre de esta manera, hasta en la calle para con los desconocidos transeúntes. Reza, de todo corazón, por la prosperidad y bienestar de ellos, para que todo les vaya bien. Ora, así, conscientemente, científicamente, en todo momento, hasta que te conviertas en un foco radiante de oración y bendición tan intensos que todos los que se aproximen a ti sientan la vibración de tu benéfica influencia, porque transformaste a tu propia alma en una llama hermosa y expresiva de lo Divino en ti. No obstante, ten cuidado, no asumas las responsabilidades ajenas. Que tu sentir no se perturbe con la desgracia y el sufrimiento ajenos. Mantén tu serenidad y no te aflijas, porque enflaqueces y puedes, inconscientemente participar de sus desgracias. Piensa que las experiencias por las que ellos pasan, por más duras que sean no se pueden eximir. Es KARMA, creaciones propias, producidas por los malos pensamientos. Pensemos siempre bien.

Dicen que orar es sentir. Sólo lo que se siente constituye la oración y nunca lo que se dice o piensa ligeramente. Entonces es fácil, por medio de una oración, causarle perjuicio a quien se quiera hacer un beneficio. Basta que guardemos un pequeño rencor o resentimiento, o una simple animadversión hacia una persona, y oremos por ella, para perjudicarla y perjudicarnos, porque el sentimiento que experimentamos en el momento de orar es lo que constituye la oración y no las palabras dirigidas por la mente consciente. En este caso es mejor dejar de pedir por esas personas, o hacerlo solamente después de una sincera reconciliación y cuando sean el corazón y el alma los que sientan la espontánea necesidad de pedir por ellas, y no nuestros labios hipócritas.

Como la oración es lo que se siente, debemos vigilar no sólo nuestros pensamientos, sino también nuestros sentimientos. Cuando experimentemos adversión por una persona, es mejor no orar por ella, porque la perjudicamos. Orar es sentir y no lo que los labios dicen;

por este motivo es que las oraciones y los rezos de las iglesias y de las reuniones públicas no pasan de ser vanas pretensiones.

Las oraciones dictadas por la fe son siempre oídas, porque fe es SENTIR Y SENTIR es crear.

La oración tiene su asiento en la consciencia, en el alma y el alma es sensitiva. La oración es una sensación o SENTIR, y de este modo puede ser benéfica, maléfica o inocua. Puedes orar, muchas veces, por una criatura que tu mente consciente repudiase, esto es, encontrarte en actitud de silencio sintiendo y deseando, inconscientemente, lo que no desearías en plena consciencia, y esto atraería su equivalente. Cuando sientas, reconsideres, medites sobre cualquier cosa, sea por temor o deseo, estás orando y si persistes en ese pensamiento, esa oración será escuchada, quiero decir atendida, buena o mala, para el bien o para el mal. Nuestra vida no es más que la suma total de esas oraciones, de esos pensamientos materializados.

Puedes estar fomentando o sentir, esto es, visualizando una cosa que, muchas veces, no deseas que se realice, pero si persistes y no cambias de sentir, tu deseo se realizará o manifestará en tu vida irremisiblemente. En nuestra vida se manifiesta todo aquello que es deseable e indeseable, desde que se fija en nuestro pensamiento, pues ese pensamiento así fijo o repetido constantemente imprime en nuestro subconsciente él deseo o el sentir de modo que, algún día, se pueda manifestar. La ley es inexorable, y no nos absuelve por haber sido inoportunos o inconscientes en nuestro modo de pensar y de orar.

Nuestro bien o nuestro mal emanan de la misma fuente. La substancia es la misma, no obstante, nosotros como artistas que somos le damos la forma. Si la amoldamos contra la ley, la culpa es nuestra.

Es verdad, también, que muchas veces deseamos una cosa que jamás se realizará. Esto acontece porque el deseo tuvo su origen y expresión en la mente consciente o cerebro, y en cuanto permanece en ese plano de acción no pasará de ser un simple deseo que nunca se materializará.

No obstante, un verdadero deseo, cuando es protegido por lo sagrado se convierte en sensación, esto es, en deseo que se siente en el alma. En un comienzo todo deseo es simple, pero mantenido o conservado por algún tiempo en la mente consciente acaba por penetrar en la mente subconsciente y allí se transforma en sentir o verdadero deseo.

Nuestro modo de pensar es el que imprime en nuestro subconsciente nuestros deseos y nuestras sensaciones. Es fácil de percibir los conflictos que agitan nuestros deseos: la sensación de miedo y de duda son las más dificiles de combatir, aunque sepamos que todo eso no es más que una condición mental.

Si abrigaste un deseo hasta el punto de grabarlo en el subconsciente, esto no quiere decir que esté garantizada su manifestación. No, porque de paso con ese deseo penetró, tal vez, la duda o el miedo, causa del cortocircuito que mata la expresión de los deseos. El miedo y la duda son los mayores enemigos del deseo.

Las cosas cuyas realidades aspiramos DEBEN SER CONCEBIDAS EN ESPIRITU. Las concepciones espirituales son muy delicadas, se perturban y destruyen fácilmente. Cultiva tus mejores deseos. Cuando tengas uno procura mantenerlo intacto en tu mente por el mayor tiempo posible, pero enseguida que comiencen a entrometerse otros pensamientos diferentes al sentir que mantienes, déjalo en paz. Apártalo totalmente de tu mente. Hazlo volver a los 5 ó 10 minutos o una hora después; no obstante, en el momento, es preferible abandonarlo y pensar en otra cosa.

No importa que te satisfagas por mucho tiempo con el perfume de tus deseos, porque a mayor incentiva más fácilmente se realizarán. Mas no olvides que tan deprisa penetre en tu mente una idea negativa, morirá porque el deseo enflaquece y, si se persiste en el pensamiento negativo, no se realizará.

Para que tu alma tenga consciencia de la Verdad dedica algunos instantes del día a la práctica del Silencio. Cuando entres en Silencio, siéntate confortablemente y donde nadie pueda molestar. Cruza tus pies, junta las manos cruzando los dedos y equilibra tu cabeza sobre los hombros. Después de haber hecho la afirmación de que "Yo soy uno con todo lo que existe", etc., puedes pedir lo que premeditaste, siempre que estés dentro de la moral más pura. Repite, mentalmente, tu súplica por algún tiempo procurando sentir en el alma el deseo de lo que pides. Finalizada la práctica, olvida lo pedido y procura olvidarlo por completo, a fin de evitar que surja alguna duda. Sé firme en lo que pides y aguarda con alegría y optimismo la realización de tus deseos. Aparta inmediatamente de tu mente los pensamientos inferiores que, si acaso aparecen, van contra tu voluntad.

Así se atraen a los Maestros.

CONTINUA CON LA PRACTICA DEL SILENCIO.

## DISCIPLINA - B 4° LECCION INTUICION

La intuición, por sus efectos en el hombre, es una de las leyes Universales más importantes y tal vez la menos comprendida de todas.

Es preciso tener cuidado con la falsa premonición, que no es más que una premonición psicológica. Esas impresiones o avisos internos que nos incitan a hacer o no una cosa, son correctas cuando provienen de la actividad de la intuición, mas no lo son cuando provienen de la falsa premonición.

Tanto la intuición verdadera como la falsa se registran y se manifiestan como una sensación, esto es, se sienten los avisos que son o no ciertos y seguros, o falsos, conforme la fuente de que provengan.

Las impresiones provienen de la mente subconsciente. La mente subconsciente es la suma de todos nuestros conocimientos. Los conocimientos que constituyen esa mente subconsciente provienen de la mente consciente y de la superconsciencia.

Los conocimientos que se van archivando en la mente subconsciente y que pasan a través de la mente consciente, entran por cinco puertas, que son los cinco sentidos. En esos cinco sentidos hay ilusiones o apariencias que nos engañan la vista. Son las ilusiones ópticas. La mente consciente, por lo tanto, ve este engaño como cosa verídica y, así, lo deja pasar como verdad aparente para formar nuestro subconsciente. Lo mismo acontece con los demás sentidos; saboreamos, por ejemplo, una cucharada de café, que tiene para nosotros un gusto excelente, cuando, en verdad, no lo tiene. Es el aroma que nos engaña como gusto, una vez que el paladar registra solamente lo dulce, lo amargo, lo salado, lo acre; como el café no tiene ninguno de esos sabores, es tan insípido como el agua. Es natural, por lo tanto, que los conocimientos adquiridos por la mente consciente y sus cinco sentidos o puertas podrán ser o no –y unos son y otros no– verídicos y correctos.

De ese modo, un aviso intuitivo que esté basado en esos conocimientos yacentes en el subconsciente puede ser infalible o no. Los conocimientos almacenados en el subconsciente por la Mente Superconsciente son la Verdad Absoluta y en ellos podemos confiar en cualquier momento. El carácter y grado en que la Sabiduría Infinita se refleje a través de la Mente Superconsciente depende del grado de desenvolvimiento del individuo.

Nuestra alma o mente subconsciente precisa de regeneración o reeducación. En virtud de prejuicios raciales y religiosos, y de errores y conocimientos imperfectos que entran en el subconsciente a través de la mente consciente, nuestros avisos intuitivos pueden estar basados en esos errores.

La regeneración del alma o subconsciente es tarea indispensable para todo aquel que desee progresar metafisicamente. Muy pocos de los que se dedican a los estudios de Metafisica y Ocultismo se aperciben inmediatamente de esa imperiosa necesidad. Pues es sólo a la medida que nos vamos depurando que nos iremos aproximando a la Fuente de Luz.

Algunas religiones tienden a la regeneración del subconsciente, mas otras sólo lo embrutecen. Todas sirven, por tanto, para que el individuo descubra su naturaleza dual, de bien y de mal. Eso quiere decir que cuando se propone trabajar bien, hay siempre un opuesto, hay en él un mal que no le deja trabajar libremente, inclinándolo siempre para el mal.

Esto se debe al desenvolvimiento de la mente sobre dos planos diferentes: lo consciente y lo subconsciente, y puesto que no está adecuada para llegar a tales conclusiones, desea siempre lo contrario y ese contrario es lo que generalmente conocemos como mal. De ahí la importancia de educar o regenerar nuestro subconsciente.

Nótese esto: En el grado y en la proporción que el alma esté regenerada, en ese grado se sentirá la paz, el regocijo y la alegría, y en esa proporción la intuición le resolverá los problemas. En ese caso, la intuición es la propia Mente Superconsciente que la dirige, y ésta es del plano más elevado de la mente, o vibración espiritual.

Una persona que prospera en un cierto negocio fue guiada por la intuición, al paso que otra, que la imita, fracasa, porque al imitar es guiada por una falsa intuición. Mas, si el imitador, sin reparar en la parle material, siente en su íntimo la urgencia de hacer la imitación, guiado por lo que hay en ella de servicio a la humanidad, es la verdadera intuición la que le habla y el éxito será suyo.

Para distinguir la intuición de los falsos avisos examina las impresiones cuidadosamente. Verifica si no están basadas en apariencias y si el objetivo no es más que un lucro material o mercenario. Si el aviso viene de dentro, de lo íntimo, como un impulso para hacer la cosa apenas por la propia cosa o por su beneficio general, entonces la sugestión viene del interior, de la intuición.

Poco a poco, conforme te fueres apercibiendo de la ley de la Intuición, irás adquiriendo, por el desenvolvimiento de la propia intuición, el conocimiento de sus impresiones falsas y verdaderas y las podrás distinguir fácilmente.

La intuición es más profunda que la razón de la mente consciente. Esta mente no puede comprender las cosas del espíritu. Si seguimos las indicaciones de la intuición, haremos muchas cosas que la mente consciente no puede comprender. Hace muy pocos años, la mente consciente no admitía la posibilidad de volar o de transmitir los sonidos sin auxilio de hilos. Mas la intuición, que nunca descansa, encontró mentes afinadas con el pensamiento científico y ahora podemos viajar en aeroplano y oír la radio.

Las informaciones que captamos por los cinco sentidos son imperfectas y, por lo tanto, sus impresiones pueden ser falsas. Es posible, pues, desenvolver hasta tal punto la intuición que todas nuestras impresiones intuitivas sean manifestaciones de la Mente Superconsciente. Nuestro estado de desenvolvimiento puede conocer inmediatamente la solución de cualquier problema. No obstante, esa perfección sólo se consigue cuando se desenvuelve lo que se denomina Consciencia Divina.

La base para adquirir esa Consciencia consiste en tener voluntad, y querer conocer la Verdad sea como fuera, y vivir de acuerdo con la Verdad. Es imposible adquirir el conocimiento de una nueva verdad si en nuestro fuero interno ya llevamos una opinión preconcebida de lo que puede ser ella. Por lo tanto, al estudiar Metafísica, examina con un criterio amplio las verdades aquí expuestas, sin que te importe hasta que punto pueden diferir de las verdades que conoces.

No podemos dejar de repetir que no hay sino una Mente, una Ley, un Principio, una Substancia, y que el hombre es uno con todo lo que existe. Porque, sin atender a credos, filosofías o enseñanzas, sean de la índole que fueran, si llegamos a la percepción, al conocimiento, de esta gran verdad, podremos hacer demostraciones metafísicas por medio de la Intuición. Lo que es más importante para el desenvolvimiento de la intuición y de las demás manifestaciones metafísicas es que debemos hacernos conscientes de la gran ley fundamental de la unidad; conócela y hagámonos Uno con ella: "Sólo hay una Mente, una Ley, un Principio, una Substancia en el Universo, y Yo soy Uno con todo lo que existe". En las siguientes lecciones explicaremos este punto más detalladamente. La práctica anexa es de gran importancia. Insistimos en ella porque es una clave; solamente con ella se desenvuelve el conocimiento de las cosas metafísicas.

Siéntate en un lugar donde nadie te interrumpa, cruza los pies, y pon una de las manos sobre las otra. Relaja tus músculos, equilibra la cabeza y prosigue con la práctica.

Habrás notado que a partir de las últimas lecciones los párrafos son bien marcados. Esto se hace para que no pases a leer un nuevo párrafo antes de haber comprendido bien el contenido del anterior. Lee, mejor aún, estudia. El estudio se hace leyendo despacio, poco a poco, para ir asimilando el sentido. Cada pequeño párrafo enseña, encierra una verdad, una indicación importante, una lección completa. Si te fuera posible, debes hacer todos los días los ejercicios del silencio. Cada semana, cuando estés preparado para pedir en el silencio, puedes hacer tu pedido sobre aquello que estuvieras estudiando durante ese mes. Durante el mes corriente, por ejemplo, debes desear el desenvolvimiento de la intuición.

Cuando hicieres tus remesas o pagos por estas lecciones, hazlas con placer y de todo corazón. Cuando así procedas, pones en actividad, también para tu provecho, un Principio Universal, que es la ley de Dar y Recibir. Cuando permites que esta ley se manifieste a través de tu ser y de tus manos, abres tu propia puerta a la abundancia y a la prosperidad.

Conocerás más detalles de esa ley oportunamente. La indico apenas, ahora, para que medites sobre ese gran Principio; la tierra que se cuida da más frutos, el árbol que se trata con más esmero, da más frutos. Observa que todo en la naturaleza es un eterno dar para recibir.

REPITE LA PRACTICA DEL SILENCIO.

### DISCIPLINA - B 5° LECCION GUIA INTERNO

Existe algo interno en toda criatura humana que parece dar forma a su destino. Algunas veces la actuación de esta fuerza es agradable y otras desagradable. Así es que algunas veces el hombre se siente perplejo y perturbado sin saber qué hacer o qué resolución tomar. Naturalmente, esta condición de incertidumbre torna la vida muy pesada para muchos, puesto que un día atinamos y va todo bien y en cambio en otros todo no es más que una sucesión de desatinos y faltas.

Es una vida muy miserable y parece que debería haber un guía infalible, un timonel seguro en el que podamos confiar para que nos conduzca siempre a un puerto seguro de vida.

Si se estudia debidamente este curso, la verdad se desvelará al estudiante sincero, paciente y perseverante, y descubrirá y verá que, efectivamente, hay una mano invisible, un Guía Interno en cada individuo que está siempre pronto para trabajar para el propio bien o mejoramiento del mismo.

No es éste un Guía o Poder arbitrario que hace o forma los acontecimientos a su capricho, sino que es el Bien Omnipotente, que siempre está pronto a estimular para la perfección. Porque –sábelo o no, acéptalo o no– la perfección es la meta de todo ser.

Si hay, no obstante, una fuerza interna que nos guía en todos nuestros asuntos, ¿qué nos resta, entonces, hacer, o cómo proceder para no estorbar este guía? Simplemente, observando la actitud mental apropiada es como cooperamos con la Ley Divina. Se acorta así el camino para la meta. Una actitud contraria nos acarreará experiencias desagradables. El hombre debe vivir en armonía con la Ley Divina, de lo contrario sufrirá falta tras falta hasta que aprenda la lección.

Nótese esto: Algunas veces, de tal manera se confunde el poder de la fe, que todo dejamos a ésta, desanimando en nuestros esfuerzos y observando una actitud pasiva, negligente y negativa. Estos se convierten en esponjas que absorben tanto buenas como malas influencias en su alma o consciencia, y generalmente degeneran en la pereza o negligencia.

Por otro lado, nótese también que otros, creyendo que todo pueden hacer y conseguir a costa de esfuerzos propios, inyectan actividad y vigor a sus empresas hasta cansar su mente consciente. Caen éstos en la condición de un barco que, sin timonel, danza a la merced de las olas, pues como la mente consciente no es receptora directa de los conocimientos de la sabiduría proveniente de la Mente Universal o Dios, no tiene poder absoluto para guiar al hombre hacia el éxito.

Ninguna de estas dos condiciones anteriores es la apropiada. El hombre no puede hacer las cosas solamente con la mente consciente, ni tampoco dejar al poder interno o a la fe que haga todo por él.

Nuestra actividad mental con respecto a la ley y al principio que operan en nuestra vida, nuestro ambiente y circunstancias, es lo que hace de nosotros un canal y medio de expresión de la Sabiduría Divina. Con nuestro modo de pensar es como nos hacemos el instrumento que somos para la manifestación de ese principio.

Solamente atraemos hacia nuestra vida aquellas experiencias que están en el mismo plano mental en que actuamos. Por eso debemos desenvolver nuestra mente consciente hasta su máxima capacidad para ser usada en beneficio propio, y aunque sea cierto que el

entendimiento y la sabiduría son dotes espirituales, no obstante, se pueden adquirir también por medio de la cuidadosa aplicación del intelecto a los problemas de la vida. El intelecto corresponde a la mente consciente, mas es una preciosa dádiva de Dios, una joya de las escogidas.

Nuestro Guía Divino, piloto de nuestro barco sobre las aguas de la vida, no es inflexible, ni su trabajo está trazado fijamente, sino que, conforme elevamos o regeneramos nuestra consciencia o alma –lo que se consigue mediante un modo constructivo de pensar–, nuestro piloto, al mismo tiempo, puede llevar y de hecho lleva nuestro pequeño barco por aguas más quietas, amplias y profundas y, naturalmente, por donde hay menos aglomeración de pequeñas embarcaciones.

Una vez cumplida fielmente nuestra parte, al observar la actitud mental apropiada debemos despreocuparnos y aceptar en nuestro fuero íntimo que somos guiados por nuestro Guía Divino. Si algo ocurre que nos haga perder aquellos planes y proyectos que habíamos preparado cuidadosamente, en lugar de enfadarnos, de resistir, nuestra actitud debe ser la de un quieto reconocimiento y serena aceptación de nuestra equivocación.

Ni el más agudo intelecto puede ver más allá del velo que cubre el mundo llamado invisible, de los planos arquetipos, donde el futuro esta en embrión. Por eso no debemos contrarrestar los acontecimientos, sino cooperar, obedecer y ejecutar los dictados que se nos revelen.

Después, la actitud mental apropiada consiste en usar con diligencia y actividad todas nuestras facultades, haciendo nuestros trabajos, o al menos parte de ellos lo mejor posible. Una vez hecho esto, dejaremos los resultados en manos del Guía Interno, guardando la firme convicción de que todo correrá bien, sin importarnos las apariencias, deslizará suavemente, sin obstáculos, y, con el tiempo, todas las circunstancias externas se armonizarán y un nuevo y perfumado ambiente nos envolverá.

Jesús dice: "Padre, te doy gracias porque me oíste, Yo sé que tú siempre me oyes". Sí, el Padre siempre nos oye, algunas veces, no obstante, también como a Jesús en el Huerto de Getsemaní, la taza de la amargura no nos es alejada, sino que tenemos que sublimarla hasta lo máximo.

Yo soy el instrumento de mi propio bien. El bien es mío, y todo bien es para mí. Todo éxito, regocijo, toda paz, armonía y alegría son míos y para mí.

Todo eso me viene de lo invisible, son parte de la substancia invisible, y yo soy el canal o instrumento para que se manifieste a través de mí en mi vida.

Mi actitud mental decidirá si el canal está abierto o cerrado. Si pienso constructivamente, con optimismo, el conducto estará abierto. Si pienso destructivamente, inmoralmente, con pesimismo, el conducto permanecerá cerrado y la Substancia Divina no me podrá utilizar para sus múltiples manifestaciones.

Por eso, si algo me ocurre, que mi mente consciente me avise que hay dificultad o peligro, mi actitud mental deberá merecer mi primera atención. En vez de acobardarme, inquietarme o mortificarme, será ésta una oportunidad para guardar compostura, serenidad y calma para que la Sabiduría Divina se revele en mi consciencia y, con el tiempo, sabré resolver mis problemas satisfactoriamente.

Cuando siento en mi consciencia, en mi alma, que yo soy parte del bien que anhelo, aún cuando las apariencias indiquen que no se verificará lo que deseo; si mantengo la actitud mental que eso es para mí, que se está verificando para mí, permaneciendo yo sereno, en armoniosa quietud mental, entonces abro él conducto y la Sabiduría se expresará en mí en la forma de mi anhelo.

Nada hay fuera o apartado de nosotros que sea lo que nos guía, sino el Divino dentro de nosotros lo que, cuando lo conocemos y aceptamos en consciencia, nos conducirá en línea recta hacia nuestra meta.

Se requiere tiempo y paciencia para llegar a la altura de poder el individuo sostenerse firme y sereno delante de la adversidad aparente y entregarse a la dirección del Guía Interno de Sabiduría que jamás se equivoca. Conforme, no obstante, se va desenvolviendo en estos estudios, va adquiriendo ese poder de sobreponerse a las apariencias adversas.

Para cultivar el hábito de reconocer este Guía Interno, debemos atribuir a él todo los pequeños detalles favorables de nuestra vida diaria. Si podemos imprimir y sentir en el alma que todo camina bien en lo que diariamente parece insignificante en la vida rutinaria, eso nos fortificará y preparará para los momentos más dificiles que vengan.

Para observar la debida actitud mental en los casos desesperados hay que saber aquietar el cuerpo. Las condiciones discordantes generalmente se reflejan en los movimientos del cuerpo. En una situación embarazosa, unos andan de un lado a otro cavilosos, otros aprietan las manos, otros fruncen el ceño, se estiran el cabello, y así se puede reconocer por éstos y otros movimientos la inquietud de muchas personas.

Lo más indicado en estos casos es relajar las manos. Casi siempre que fijes tu atención en tus manos has de encontrarlas tensas. Tus manos forman o están hechas para dar y recibir, y si las mantienes endurecidas no podrán dar ni recibir. Cada vez que recordares, donde quiera que estés, relaja tus manos y verás qué efecto tan agradable de bienestar invadirá tu ser con la repetición de esta práctica. Haz de esta práctica una costumbre y, al pedir, puede que este Guía Divino Interno sea el que te conduzca en todos tus asuntos hacia el bien y la justicia.

REPITE LA PRACTICA DEL SILENCIO.

# 6ª LECCION INSPIRACION

Los problemas de la vida son muy variados y algunas veces nos enfrentamos con algunos que son difíciles de resolver. Muchas veces el sufrimiento y la ansiedad para resolver un problema nos causan una perturbación mental que solamente agrava más la situación. Esa perturbación nos agota hasta tal punto que llegamos a temer por el futuro y a ver en él un oscuro maremagnum.

Todos nuestros esfuerzos y planes para salir de ese apuro reposan y son tejidos en torno a la mente consciente. Acariciamos ideas salvadoras, urdimos planes, sistemas y métodos, todo eso, no obstante, da solamente resultados erróneos y falsos, porque en toda condición, juntamente con el ambiente y las circunstancias, existe también una condición anímica y es por eso que la solución de cualquier problema ESTA EN EL ALMA.

Muchos dicen: "Si no fuera por eso, yo haría aquello". No es la condición que acusan lo que les impide realizar sus deseos, sino que lo que les estorba es algo que llevan dentro de sí mismos. La condición o circunstancia no es más que un mero incidente propio de la vida —es tan solamente un resultado. Entretanto, lo que en verdad interfiere, yace dentro de ti mismo.

Existe un sentir en tu alma, aunque pueda suceder que no tengas consciencia de ello, y lo que se interpone entre tú y la realización de un objetivo es que no comprendiste ni desenvolviste en tu alma los fundamentos principales, los cuales comprendidos y activados alejan cualquier condición o circunstancia que estorbe.

Jesús extrajo la verdad cuando dijo: "Buscad primero el Reino de Dios y lo demás se os dará por añadidura". Metafisicamente toda la Vida Divina está dentro de ti, y si comprendieses, si te volvieses consciente de que tú eres esa vida y que ésa es la fuerza que se mueve a través de todas las cosas, entonces dejarías de afligirte por las condiciones externas y comprenderías que lo más importante para resolver tus problemas es mantenerte tranquilo y armonioso. Al mantenerte traquilo y armonioso, no tendrás temor, estarás sereno, sin aflicción, en paz y calma. Este estado es la unión con el Reino de los Cielos que está dentro de ti y que te ayudará a resolver tus problemas.

Si pudieras establecer en ti, dentro de ti, dentro de tu ser, el conocimiento de que eres Uno con la Fuente Universal, estarías libre para pensar y trabajar lo mejor que puedas. Esta es la cooperación que debemos prestar a la Inteligencia Infinita para que nos ayude a resolver nuestros problemas.

Un medio muy simple y práctico para provocar la cooperación de la Inteligencia Divina es imaginar plásticamente el resultado que queremos obtener; por ejemplo, si estás enfermo debes imaginarte fuerte, vigoroso y lleno de salud. Esto es idealizar. Si no destruyes tu idea con otra contraria o con la duda y si repites esas imágenes, el resultado será que te tornarás sano y robusto.

Así puedes idealizar otras condiciones, no obstante cuida de que no perjudiquen a terceros.

La visualización exige repetición, en cambio la unidad con la Fuente Infinita, es decir, con Dios, que ese conocimiento o sentir de Ser Uno con el Todo, no necesita repetición; mas deséese, siéntase, pídase, una vez y vendrá lo mejor para cada uno. Los problemas deben resolverse por sí mismos, y eso se consigue viviendo en armonía con los principios fundamentales de la Metafisica.

Tú puedes tener una obligación o compromiso que cumplir en determinada fecha y, en tu opinión, te es imposible satisfacerlo. Eso es un verdadero problema, no obstante, por más que te apures y mortifiques, no alterarás la situación sino de mal en peor.

Al contrario, en esos casos existe algo mejor que podrías hacer. Puedes sentarte en silencio. Eso modifica tus vibraciones. También modificas tus vibraciones de molestia dedicando tu atención y tus energías a un trabajo físico.

La condición de agitación y preocupación produce una vibración de cierta velocidad en tu sistema Simpático, por eso al practicar un ejercicio físico más o menos fatigante, la sangre circula más deprisa, lo que cambia la velocidad vibratoria. Desapareciendo la que produce la depresión de espíritu y la mala impresión o sensación.

No olvides, en todo caso, que debes mantener tu actitud mental de acuerdo. El hecho de que no vieres realizar tus anhelos como lo desea tu mente consciente, no es razón para que dudes. La respuesta vendrá y serás guiado de alguna manera hacia la resolución de dicho problema.

Si te pudieras tornar consciente de esa verdad que el Reino de Dios está dentro de ti, tus problemas se resolverían correctamente.

Este método tal vez exija mucho de tu fe, no obstante vale la pena cumplir con esa demanda de fe. Una vez que hayas sobrepasado la prueba y hayas mostrado una justa medida de tu fe, te será siempre más fácil avanzar cada vez más. Después llegará el día en que no te preocuparás o afligirás más con los compromisos. La mala impresión o sensación que estos causan habrá desaparecido para ti.

Yo sé que la prueba es dura y que muchos son los vencidos por la duda y por los prejuicios, no obstante, si pudieras ver claro, aunque fuera por un momento, descubrirías que tu vida no depende de tu trabajo, ni de tu posición, ni de tu valor económico. El mundo está lleno de casas y empleos, y en cuanto te mantuvieres fiel a lo que crees justo y bueno y lo sientas así en tu alma, entonces, resulte lo que resulte, será siempre un buen resultado, porque te habrás unificado con la Substancia Universal de donde provienen todas las cosas para su manifestación.

El objeto de los ejercicios diarios de Silencio es el de llevarte al conocimiento de esa verdad y reintegrarte en la Fuente Divina.

Este estado o condición de consciencia de sentirnos Uno con el Universo, con todo lo que existe, con Dios, es la mayor y la más hermosa riqueza que podemos atesorar. Son éstos los tesoros de que Jesús nos habla y que debemos atesorar en el Cielo –la Unidad con Diosdonde la herrumbre no podrá atacarlo ni los ladrones robarlo. Esta condición excelsa del alma es un legado que te conducirá por la vida sin tribulaciones, molestias o preocupaciones.

Entra en silencio, y siéntate confortablemente en un lugar donde no te perturben. Cruza tus pies y entrelaza tus manos. Equilibra tu cabeza de modo que no haya tensión en los músculos del cuello y comienza la práctica del relajamiento.

Procura pensar todos los días sobre la maravilla de la Creación. Observa la vida en todas sus variadas manifestaciones. Mira el cielo estrellado y piensa en la vida que hay en todos los mundos.

Cúantos seres, qué diversidad de seres nos rodean, y cuántos de ellos invisibles a nuestros ojos. Piensa, medita sobre todas estas maravillas y, cuando te sientas penetrar en la profundidad de estas meditaciones, concentra la luz de tu inspiración sobre tu propio ser, sobre ti mismo, y contémplate, mira tu propio ser como una parte inseparable de todo ese conjunto divinamente maravilloso, infinito y eterno.

Considera que todos los hombres son, como tú, parte inseparable e importante también de ese mismo conjunto, y que tú y todos tienen que trabajar en armonía, porque todos somos Uno con el Todo, y porque solamente así, sintiendo esta hermosa unidad con nuestros semejantes, trillaremos el camino más corto para la perfección.

Retirate de las multitudes de vez en cuando, anda a la floresta o al campo y ponte a pensar sobre estas cosas.

La inmensa mayoría de la gente se lanza en los brazos febriles de la vorágine de la vida, del trabajo, del placer y del vicio, olvidado el objetivo de la vida, y pocos son los que, enfrentándose valientemente a la disolución de la humanidad, la salvan de caer en el abismo y de disiparse en un espantoso caos, y con ella todo el planeta Tierra.

Repasa también, de vez en cuando, las lecciones anteriores. Eso, allende de servirte de estimulante, te hará comprender mejor muchas cosas. Cada vez qué las leyeres, cobrarás nuevos ánimos y más firmeza para arar la senda.

### 7ª LECCIÓN DIVINA LUZ

Dios, la Mente Divina, ayuda correspondiendo a nuestros esfuerzos, esto es, como dice el conocido dicho: "Ayúdate, que Dios te ayudará". No obstante el obstáculo mayor que se antepone a nuestro mejoramiento general es esa apatía, esa indiferencia, ese sentir interno o sentimiento que se traduce en un "yo no sé", un "yo no puedo", o un "yo no quiero". Cuántas veces nos enfrentamos con los problemas de la vida y como única solución hacemos un encogimiento de hombros y un "yo no puedo" o "yo no sé".....

Es necesario saber cómo desarraigar esas frases de nuestro subconsciente y eliminarlas completamente de nuestro vocabulario. Esto y muchas otras cosas es lo que vamos a lograr con estos estudios para poder decir y sentirlo, cuando digamos: "Yo soy", "yo puedo", "yo quiero". Entonces la vida tomará otro aspecto, otro colorido más vivo, que nos traerá bienestar y paz mental. Vamos para allá.

No obstante, tampoco queramos ayudarnos tanto que echemos la cosa a perder. No. La primera cosa que hay que hacer es sentir en nuestro interior una plena confianza en que un determinado problema se resolverá favorablemente, viendo el problema con calma y hasta con cierta indiferencia. Las cosas se irán sucediendo y ajustando de tal manera que hasta parecerá que el problema se resuelve por sí mismo. Hay que aprender que cuando no tenemos demasiada ansia en la solución de un problema o dificultad, esos se simplifican.

En el interior del hombre hay luz. Un ministro o sacerdote le llama Espíritu Santo; un metafísico u ocultista le da el nombre de Substancia Cristónica, y un psicólogo la llamará intuición, no obstante todo esto no es más que una y la misma cosa.

Esta substancia del Cristo o Consciencia Cristónica puede objetivarse en forma de luz y esta luz puede ser vista con el ojo interno, con la mente. Esto quiere decir San Mateo, cuando dice: "Si tu ojo fuera sincero, todo tu cuerpo sería luminoso", y Juan: Aquella era la luz verdadera que ilumina a todo hombre que viene a este mundo".

A través de la historia del mundo, la luz del sol, la luna y las estrellas fue representada como símbolo del conocimiento o inteligencia espiritual. Mas la luz a la que Jesús y otros grandes Maestros hacen referencia es esa Luz interna y de naturaleza espiritual. Esa luz que está en el hombre y brota como una influencia o sensación que emana de las profundidades de su naturaleza espiritual. Este profundo sentimiento espiritual, purificado por un continuo pensar recto y constructivo, pude ser objetivado como luz, que se puede ver en cualquier momento con los ojos cerrados. El color de esta luz depende del desenvolvimiento espiritual del individuo (véase "El tatwámetro o las vibraciones del éter", Dr. Krumm-Heller, Editorial Kier). La manifestación más elevada es la de esa substancia de Cristo, objetivada como una luz blanca inmaculada. Cuando el hombre es capaz de activar esta luz blanca, envolviéndose en ella, puede hacer curaciones maravillosas en sí mismo y en los demás.

Objetivar y hacer que se vea el subjetivo, el invisible. La objetivación de la luz no es un misterio, como no lo es la del pensamiento cuyos efectos pueden verse con el ojo material. Todo lo que podemos ver con los ojos físicos no son sino pensamientos objetivados.

La más elevada o sutil vibración, que es lo que llamarnos Espíritu Divino, no puede objetivarse a tal grado que se haga visible a los ojos materiales, o perceptible a cualquiera de los cinco sentidos físicos; no obstante, se puede objetivar en las profundidades del ser, en el plano espiritual y, en este plano, verse con los ojos cerrados. Esta y muchas otras cosas son completamente invisibles a nuestros ojos materiales.

Por eso la luz interna que puede ser objetivada con los ojos cerrados es lo Divino en nosotros. Muchas veces podemos ver esta luz con el "rabillo del ojo" como pequeñas chispas. También puede aparecer como una iluminación delante de nuestros ojos cuando nos sentamos en un cuarto oscuro con los ojos cerrados. Otras veces podemos verla como una bola de luz intensamente radiante.

Si entras en un cuarto oscuro, con el propósito de allí procurar algo, la primera cosa que haces es encender una luz para distinguir los varios objetos y encontrar lo que buscas. Lo mismo debes hacer cuando tengas que resolver un problema. En tu interior hay una luz. Esa luz es iluminación espiritual de la más alta densidad, representante de la Sabiduría Divina. Para que se te revele la solución debes encender tu luz interna y lo conseguirás cerrando las puertas de tu mente y entrando en el silencio. Ahí se te revelará la solución y sabrás qué es lo que debes hacer.

Para explicarte cómo puedes tú lograr ese estado de consciencia debo decirte que jamás digas" "Yo no puedo", "yo no sé", porque eso es una falsedad puesto que en ti está la Sabiduría Divina, aun cuando no lo sepas o sientas, y si continuas con la repetición de esas palabras negativas o indolentes nunca obtendrás la manifestación de esa Divinidad en ti. Substituye todo esto por "yo soy", "yo quiero", "yo puedo", y el éxito será tuyo.

El desenvolvimiento de la facultad por medio de la cual conocerás intuitivamente la solución a cualquier problema viene más por la fuerza del querer que del saber. Por eso, tus métodos, sean cuales fueran, deberán antes ser de desenvolvimiento o crecimiento práctico que de estudio o aprendizaje. Hay una gran diferencia entre estos dos medios de adquirir conocimientos. Uno es el estudio, la teoría; otro es la práctica, la experiencia. Como, por medio del estudio progresivo sólo aplicaríamos la mente consciente u objetiva en la solución de un problema, gastaríamos mucho tiempo y energías inútilmente, porque los problemas de la vida no deben resolverse de esta manera.

La correcta solución de un problema está dentro de nosotros mismos, y se consigue con facilidad enfocando ahí la Divina Sabiduría, asegurándonos: "Yo sé, yo puedo, yo quiero, porque en mí está la luz que me guía".

Para desenvolver la facultad que te ayudará a despertar la sabiduría interna debes antes aprender a permanecer reposado física y mentalmente. La solución se revela de distintos modos cuando estás en completo reposo. Quizás, veas la cosa mentalmente. Tal vez la visualices, veas su forma, o como una fotografía detallada pasando por tu vista mental. No pienses mucho en ver los detalles por ahí en el espacio, sino espera quietamente y la revelación aparecerá como por el horizonte. Si no aparece así, entonces tal vez vendrá como pensamiento o por una voz que te la indique. No una voz, sin embargo, que oirás con los oídos materiales, sino con una voz interna, que te dirá con precisión lo que debes hacer. Puede, aún, aparecer como un símbolo. Cuando así sucede, estúdialo, aún cuando parezca no tener relación con lo que debería ser la respuesta o solución, mas al final te inducirá al problema.

Puede, también, la respuesta no venir cuando estés en el Silencio. Si esto sucede, no te desanimes, pues muchas veces viene mucho después, cuando menos se piensa. En tal caso, debe la persona retirarse contenta del silencio y no preocuparse con la respuesta, confiando en que ella vendrá a su debido tiempo. Este es otro modo de operar de la ley de "no resistencia".

Como ahora conocerás de memoria la rutina de la práctica del silencio, no la repetiremos, usando este espacio para otras explicaciones. Así, pues, entra en el Silencio, siéntate cómodamente, cruza tus pies y entrelaza tus manos. Prosigue con las órdenes de relajamiento y no olvides la afirmación: "No hay sino una Mente, una Ley, un Principio, una Substancia Universal, y Yo soy uno con todo lo que existe".

Después de esta afirmación, ya sabes que puedes pedir, como en oración, lo que quieras.

### Mensaje de salud ¿Qué es mente?

### Meditación para el silencio

"Oh Tú, deidad inefable y gloriosa, eres mi padre y mi madre.

Voy a Ti para aprender.

Revélame en estos momentos de silencio: Tu presencia, el poder que vive en mí".

La mente es el pensador. La mente es el principio protagonista en todos los actos del Universo. Mente es ese algo, único, que es consciente de sí mismo, de sus actos y movimientos. La Mente es el Creador. La mente es la substancia base de donde todas las cosas son creadas por su propia acción sobre sí misma. Es imponderable, imperecedera, indestructible e inmutable. Está presente donde quiera; sabe todo, es todo poder, todo amor y toda inteligencia.

Es el yo que constantemente usamos en nuestra conversación. Significa individualidad espiritual. Es originalidad, es lo que está detrás de todo y el principio de todas las cosas. Es el manifestador de toda manifestación. MENTE son unas líneas de fuerza que la ciencia encuentra en nuestras partículas de materia más allá o menores que el electrón. DIOS o MENTE UNIVERSAL.

### 8<sup>a</sup> LECCION

### PODERES INVISIBLES Y SU INFLUENCIA

La influencia y la importancia de las fuerzas invisibles con relación a nuestra vida son absolutamente incomprensibles para el hombre. Los llamados científicos y prácticos se ríen de los que se dedican al estudio y al conocimiento de estas cosas que están más allá del ojo escéptico y analítico, las cuales no se pueden ver ni analizar; miran todo eso con desprecio, porque no quieren recurrir a otros medios, como los que nos impregnamos para comprender estas cosas invisibles. Lo subjetivo es para ellos algo de mucha especulación. Mas, en realidad, ninguno de ellos comprende absolutamente fuerza alguna, lo más que pueden ver son sus efectos o manifestaciones.

Lo que antaño se consideraba sobrenatural, es hoy aceptado perfectamente como natural. No obstante esas fuerzas continúan hoy tan inexplicables como entonces para la mayoría de los hombres. La actividad de la electricidad fue aceptada hace muchos años, pero solamente desde hace poco tiempo el hombre ha empezado a dominarla y a servirse de ella en su beneficio. El hombre antiguamente miraba esa fuerza con pavor, puesto que derribaba al poderoso árbol, reduciéndolo a pedazos, y rompía la piedra en su acentuado acantilado, no obstante a ese pavor se sobreponía una esperanza; dominar esa fuerza y conducirla por un canal y aprovecharla en beneficio de la humanidad.

Y el sueño se tornó una realidad. El hombre hace progresos a pasos agigantados en su aspecto material con el aprovechamiento de esa fuerza. El hombre la acepta sin objetar; a pesar de todo, la electricidad no se puede ver ni comprender completamente. Continúa aún siendo una fuerza invisible.

Cosas maravillosas están sucediendo en nuestros días. Maravillosos descubrimientos e invenciones se suceden unas tras otras. Un hombre se aísla en un cuarto herméticamente cerrado y puede oír un programa musical efectuado a una distancia de millares de kilómetros. Diariamente podemos ver fotografías impresas e irradiadas de un continente a otro. Hace poco tiempo un señor de Washington, capital de los Estados Unidos, hizo una llamada por su teléfono y estuvo, no solamente hablando con su amigo en Nueva York, sino que lo podía ver y hasta sentir su presencia y su personalidad (la televisión). Grandes cosas en verdad. Sin embargo, ¿quién puede conocer verdaderamente el fenómeno que se opera y ver la fuerza que lo produce?

Cosas mucho mayores veremos aún, no obstante, para el hombre que medita, cada vez se torna más evidente que lo real de las cosas del universo está o tiene su asiento en el invisible. Y esas cosas que nos parecen tan reales no son más que la manifestación de lo que antes estuvo en el invisible. De esta esfera invisible de los arquetipos provienen esas cosas nuevas y maravillosas. Y el hombre llegó a la conclusión de que esas fuerzas, aparentemente malas, destructivas y maléficas, pueden ser utilizadas en provecho de la humanidad. Por ejemplo: la estática de la radio puede ser una tuerza que mañana o más tarde pueda ser conquistada por el hombre y aprovechada en alguna forma.

En cuanto la ciencia penetra en el terreno de lo invisible procurando conquistar las fuerzas invisibles (lo metafísico, lo ocultista) penetra en el reino místico con su visión interna y allí aprende sus secretos cuidadosamente guardados, que aprovecha en su propio desenvolvimiento espiritual, y con lo cual va elevando gradualmente el nivel de consciencia del género humano. Lo científico está prestando un gran servicio en beneficio de la humanidad, sin embargo lo metafísico, lo que trabaja en el reino espiritual y en el reino de la mente, está prestando un servicio aún mayor. Porque lo metafísico, al investigar las fuerzas invisibles de la vida, que son las que tienen una influencia enorme sobre el carácter y la consciencia, eleva el entendimiento humano.

Lo científico reconoce el gran peligro que a cada paso ofrecen esas fuerzas invisibles, lo que exige una investigación inteligente y un manejo cuidadoso. Un ejemplo de estos peligros nos lo da la electricidad; el que no conoce sus leyes fácilmente pierde la vida provocando disturbios y desgracias simplemente por la mala aplicación y por el mal manejo de esas fuerzas.

Podemos decir, sin temor a equivocarnos, que las condiciones adversas existentes en el mundo actual son precisamente el resultado de la mala aplicación, por parte del hombre, de las leyes espirituales y mentales, porque dentro del hombre hay una fuerza tremenda, un poder terrible, y la mayoría de los hombres usan constantemente ese poder, muchas veces sin saber que él existe en ellos. Y enseguida nos espantamos de vivir en las condiciones vergonzosas y desastrosas en que vivimos.

Cuanto más baja sea la evolución espiritual y mental, más insoportables serán las condiciones de la vida, porque esta fuerza interna del hombre se aplica en pensar mal, produciendo en ese caso solamente odio, ansiedad, mortificación, sensualidad, avaricia y cobardía. En verdad, muy pocos son aquellos que no están dominados por uno o por otro de estos defectos que, repito, no son más que la consecuencia de la facultad de pensar mal. De esos defectos o fuerzas destructivas, el miedo o cobardía es tan mortífero como la electricidad, robándole al hombre su virilidad y su intrepidez y encadenándole al fracaso, tomándose esclavo de peligros imaginarios.

El odio es como una bola que retorna sobre aquél que la tira. Es como una flecha envenenada que vuelve a clavarse en el pecho de quien la arroja. Se huye de un leproso, pero se abriga en el pecho una llaga cien veces más mortífera y más asquerosa que la lepra, que es ese sentimiento de ira y de odio contra nuestros semejantes.

A medida que los hombres se van iluminando con la lámpara de la razón y de la justicia, van liberando sus vidas de esas fuerzas destructivas. Con todo, esas fuerzas adversas de la fuerza que opera dentro de la vida del hombre no son reales en sí mismas, representan solamente la ausencia del bien constructivo; son, por así decir, abortos del Poder Divino que nosotros provocamos, porque ese Poder, si dejáramos que se expresase normalmente, solamente emanaría de nosotros como Amor.

El discípulo Juan expuso una clave de vida cuando dijo: "Aquél que no ama, no conoce a Dios, porque Dios es Amor". Si Dios es Amor, entonces el Amor es Dios, y por Amor fueron creadas todas las cosas. El Amor es la fuerza más potente del Universo y cuando el hombre reconozca esa fuerza, que se registra en su mecanismo, tendrá puestos sus pies en la senda de la perfección. En esta gran fuerza que llamamos Amor existen tremendas posibilidades, no solamente para elevación espiritual del hombre, sino también para su mejoría material.

El Amor es la fuerza creadora que envuelve todo de dentro para afuera, de lo invisible a lo visible, y cuando tenga dominado el corazón del hombre, sus facultades creativas, de la mente y del cuerpo, serán despertadas y entonces la evolución del género humano caminará a pasos agigantados. Porque el amor, como es generalmente entendido, es un amor específico, esto es, un amor vital y hermoso, sin embargo el Amor puro es el Amor ideal, es el Amor tornado Universal. Ese Amor debe sentirse. Consiste en sentir amor, cariño y fraternidad por los hombres. Debemos esforzarnos para que el Amor sea una parte integrante de nuestra consciencia, de nuestra alma. Enseñándonos a sentir Amor por todas las criaturas que encontramos en nuestro camino, cultivando una consciencia de Amor que, con toda certeza, nos llevará automáticamente a amar hasta a nuestros enemigos. Si fuésemos llamados a prueba, deberíamos mostrar que sabemos amar a todo el mundo con nuestros sentimientos, porque de lo contrario a nadie engañaríamos sino a nosotros mismos.

El Amor es una gran fuerza curativa. En una congregación donde cada uno de los componentes esté altamente desenvuelto en la práctica de irradiar solamente vibraciones expresivas de Amor, solamente existiría armonía y paz, siendo desconocidas en ese medio las enfermedades y dificultades de cualquier especie.

En tanto que en el campo material un solo científico puede beneficiar a una multitud con su saber y sus descubrimientos, en el campo mental y espiritual no es así. En el campo de la mente y del espíritu cada uno debe perfeccionarse por su propio esfuerzo. Cada uno debe ser BUENO por sí mismo. Tendrá que hacer que las cosas espirituales sean parte de su propia consciencia, cosa que nadie podrá hacer por él. Lo metafísico, lo ocultista, tiende solamente a indicar a las masas el camino que conduce verdaderamente al conocimiento de la operación de la ley del Amor.

Cultivemos el Amor Ideal, aprendamos a SENTIR Amor por todas las personas con quienes diariamente nos encontramos. No será necesario manifestarlo, lo necesario es sentirlo. Ese poder nos abrirá una puerta además en el curso de nuestros estudios. Ahora entra en el Silencio, después de repetir la afirmación varias veces y sintiendo en todo tu cuerpo una gran serenidad, dulzura, paz, armonía, puedes pedir, como en oración, lo que deseas.

### 9ª LECCIÓN REALIDAD DEL SER

El punto esencial en el estudio de la metafisica es aprender a ser. Lo que el hombre es, su carácter, sus actividades, es el resultado de sus pensamientos y sentimientos.

Decimos que el pensamiento es creador, sin embargo, ese pensamiento profundo, dominante, que lanza sus raíces en el subconsciente. Cuando las condiciones le son propicias, tarde o temprano tales pensamientos se manifiestan y dan su fruto, según su clase, porque pensar es sembrar y quien siembra recoge de acuerdo a lo que sembró.

Si nuestros pensamientos fuesen palpables para todas las personas nos avergonzaríamos de irradiar tanto pensamiento sensual, de odio, de envidia, de cobardía, etc. El derecho, sin embargo, de pensar y la seguridad de que nuestros pensamientos no son aparentemente perceptibles nos da la oportunidad para pensar desenfrenadamente y así lo hacemos, sin apercibirnos de que ellos, tarde o temprano, nos acusarán por sus frutos.

El pensamiento se cristaliza, porque la mente subconsciente, en su afán creador, dará lugar y ocasión para que ese pensamiento se manifieste en el plano o condición material. Por consiguiente, el estudiante de metafisica sabe que está seguro contra toda condición adversa con tal de admitir solamente pensamientos sanos, constructivos, de paz, armonía y alegría; por tanto sabiendo, también, que esto no se domina y conquista en un solo día, y en muchos casos, ni en meses enteros. Las condiciones adversas son como la hierba en un campo sembrado, que sale aquí y allí y vuelve a salir, pero que un agricultor celoso y activo por fin exterminará, arrancándola por la raíz y matándola en su simiente.

La simiente de las condiciones adversas de la vida son los pensamientos negativos y destructivos. Podemos desde ahora comenzar a pensar bien seguidos, no obstante, de condiciones adversas que pueden reaparecer meses más tarde. Son simientes que fueron sembradas en el campo y tienen que dar su fruto. Sin embargo, con el tiempo y la invariabilidad, este pensar dejará nuestro campo mental limpio, más o menos, para que nuestra simiente de bien nos traiga opíparas cosechas de alegría, abundancia y bienestar.

Si la adversidad te persigue, no la aumentes con la desesperación, y que eso no te desanime. Sigue tú por el buen sendero, abrigando siempre buenos pensamientos, Amor y firmeza de fe en ti, en la Divinidad en ti. No importa caer o fracasar cien veces, lo importante es ponernos cada vez de pie y en orden inmediatamente.

Generalmente los que sufren más fracasos, los que sobreviven el mayor número de adversidades, finalmente se yerguen altivos, invencibles como gigantes de titánica voluntad. Dicen siempre: "YO SOY", "YO PUEDO", "YO QUIERO".

Cada vez que decimos: "YO SOY", emitimos un cheque a nuestro favor pagable por el Banco Universal. "YO PUEDO", es la palabra que nos pone en actividad, en marcha, y "YO QUIERO", es la voluntad que dirige todo. Estas no son meras mistificaciones ni alegorías sino que, efectivamente, en el plano mental se produce una vibración y se hace un punto de apoyo.

Todos nuestros pensamientos se realizarán, todos nuestros deseos se cumplirán, no obstante, solamente en la medida que seamos capaces de visualizarlos de acuerdo a nuestra capacidad de ver. Verificar la cosa antes de que ésta tome cuerpo en el plano físico es lo que llamamos "visualizar". Todo lo que creamos en nosotros y alrededor de nosotros obedece a esta ley. Es pensar plásticamente. Es la fase del pensamiento más creador después de la de sentir en la propia consciencia la esencia de lo que deseamos.

Hombres hay que desconociendo completamente estas cosas, se rodean de salud, de prosperidad y de gloria, simplemente porque por naturaleza poseen el don de ver

mentalmente el conjunto de sus aspiraciones. Nuestra escuela hace hincapié en las instrucciones a los discípulos, en los libros y conferencias públicas, sobre la importancia que hay en el acto de la visualización plástica. Muy pocos, sin embargo, son los que se aperciben de esa clave, y en menor número aún, los que la ponen en práctica.

Madres y padres hay que cuando el hijo anda por las calles imaginan que le sucede algún peligro, sin saber que están ellos, así, formando ese peligro y que nadie sino ellos son culpables de la desgracia que pueda sobrevenir. La ley es inexorable y responde de la misma manera tanto a pensamientos negativos como a constructivos. Debemos, por lo tanto, aprovechar solamente su lado positivo.

El punto más importante en la visualización plástica es mantener en la mente el retrato o "vista", si se puede llamar así, lo más claro y detallado que sea posible, a fin de mantenerlo por el mayor espacio de tiempo posible.

La luz blanca es la más poderosa. La luz blanca solamente se puede ver con la vista interna o psíquica. La luz es vida. La luz es creadora y cuanto más elevada sea la creación, más intensa debe ser la luz. Los resultados de una visualización son más efectivos si visualizamos el objeto de nuestros deseos en medio de una luz blanca.

La energía creadora es luz. Con el proceso de pensar escapa una cantidad de energía que es luz y sobre esta luz caminan o pueden caminar, proyectarse los pensamientos, guiados por otra facultad del alma, la voluntad. La voluntad es poder y solamente puede, quien piensa poder. La luz que emana con nuestros pensamientos es la que refleja nuestro cuerpo y que se conoce por Aura. Este aura varía en su color, porque sus pensamientos son los que determinan su coloración, en cuanto que nuestra consciencia o estado espiritual determina la calidad de nuestros pensamientos. Podemos decir, entonces, que nuestro grado de consciencia o espiritualidad puede conocerse por el color de nuestro aura, así como nuestro estado de ánimo o estado mental en cualquier momento dado. El color más elevado del Aura es el blanco, lo que indica que se ha alcanzado un grado muy elevado de espiritualidad y que el pensamiento es sumamente creador, constructivo en este estado.

Si hay algo, dentro de la más sana moral y siempre también que no sea en perjuicio de un tercero, que deseas realizar, algo que creas positivamente necesario para ti, algo que se sobreponga a todo lo demás en este momento, entonces, "visualízalo", míralo claramente en esa luz blanca, puedes hacer esto en el silencio, durante él, o en cualquier momento, parte u hora en que te venga a la mente. Mantén la visualización por tanto tiempo como puedas, sin embargo, cuando surja un átomo de temor o duda, deberás entonces, inmediatamente, dejar el asunto y ponerte a hacer otra cosa. De lo contrario, estarías matando con un cortocircuito la idea a que quieres dar cuerpo.

Si algún órgano o parte de tu cuerpo no funciona normalmente o está afectado, visualiza esa parte u órgano en la luz. Si puedes ver el color natural de ese órgano o parte del cuerpo, esto indica que lo estás viendo en la luz. "Visualízale" como debería ser en su estado normal y sano. La constancia en visualizar, practicar la visualización en la luz, producirá de vez en cuando chispas de luz que verás con los ojos abiertos hasta en plena luz del día.

Reuniendo estas chispas y rayos de luz y concentrándolos sobre la parte enferma, se logran hasta curaciones instantáneas.

Cuántos hay que hablan de conocer la luz, de estar en la luz, de querer la luz, sin saber lo que esto realmente es, tomando la palabra como representativa de intelectualidad solamente. El hombre es potencialmente la luz del mundo, porque la luz que está en la consciencia o alma, en el propio ser del hombre, puede iluminar y esclarecer todos los problemas de su vida.

Ahora entra en el silencio, según el método que conoces, sin olvidar nunca de repente varias veces la afirmación: "No hay sino una Mente, una Ley, un Principio, una Substancia en el Universo, y Yo soy uno con todo lo que existe".

Después de esta afirmación pedirás, visualizándolo, lo que deseas. También meditarás en esta luz, para que la veas. Aparecerá como un puntito o puntitos luminosos aquí y allí. No hagas esfuerzos para verla porque no es así que se ve, sino manteniendo tu mente abierta, receptiva y la luz se manifestará al ojo de tu mente.

### Mensaje de salud ¿Qué es la salud?

La salud es una equilibrada y armoniosa actividad subconsciente en el cuerpo humano. Esta actividad equilibrada a su vez produce la propia distribución de fuerza nerviosa, acción glandular, circulación perfecta de la sangre y una correcta asimilación y eliminación. El resultado es armonía, paz, bienestar y fuerza, señales todas estas de salud.

La salud consiste en una armoniosa y amigable cooperación entre el cuerpo, el alma y el espíritu de una persona, y cuando estos tres se reúnen en perfecta armonía, el resultado es la salud.

La salud es natural. La enfermedad no es natural. La salud para todos es la divina intención del Ser Supremo. El Ser Supremo jamás enferma, nosotros, sus hijos, jamás deberíamos adolecer.

Si obedecemos la ley de la naturaleza, de la Mente y del Espíritu estaremos de acuerdo con la ley de la salud y jamás enfermaremos. Las leyes de la naturaleza, de la Mente y del Espíritu son las leyes de la Realidad del Ser y la Verdad. "Conoce la Verdad y ésta te hará libre", dice Jesús.

El hecho de que estemos enfermos es evidencia de que violamos alguna ley, porque ignoramos la verdad con respecto a la naturaleza, a la mente y al espíritu. Si el agricultor viola la ley con respecto a la siembra del trigo, la naturaleza no podrá ayudar a producir el trigo. Así, quien viola la ley de la salud no puede recibir salud. La salud es firmeza, estar firme en la ley de la salud. Violar esta ley es no ser firme; in-firme=en-fermo.

Por consiguiente, la enfermedad y la muerte vienen porque violamos la ley. Violar la ley es pecar, cometer error. Pecamos más contra las leyes de la mente porque son las que ignoramos más. Conociendo éstas, con ellas nos liberamos de todo mal. El hombre se compone de un cuerpo físico y de un espíritu. El cuerpo físico que es de polvo, se alimenta con polvo. El cuerpo del espíritu no nace ni muere, es eterno, imperecedero; lo que está sujeto al nacimiento de la desintegración es la caída física donde aquel se mete. El hombre espíritu se alimenta con pensamientos de verdad, amor y belleza. Cuando predomina el hombre carne, caminamos hacia la enfermedad, el sufrimiento y la muerte; cuando predomina el hombre espíritu caminamos hacia una perfecta juventud y vida eterna. Entonces, la transición se verifica sin temor ni sufrimiento.

Algunas curaciones metafísicas se logran instantáneamente, como algo milagroso o sobrenatural. Entretanto, nosotros no aceptamos lo sobrenatural o milagroso, sino como palabras que representan la operación de una ley natural que ignoramos y como significando la más elevada manifestación de una ley.

Queremos que el lector medite sobre las palabras: DIOS, VIDA, LUZ, VERDAD, AMOR, LEY, PRINCIPIO, INTELIGENCIA y SABIDURIA que quieren decir una misma cosa, una sola cosa. Son como sinónimos.

La enfermedad no es real. Es una creación relativa. Es un sueño, es una condición resultante de una sugestión de tener fe en algo erróneo y falso. Es una hipnosis que se desvanece como humo, como una ilusión cuando aplicamos la luz de la verdad.

### 10° LECCION CONOCIMIENTO DE LA VERDAD

Los pueblos de todas las épocas aspiraron al conocimiento de la verdad con relación a Dios y a sus leyes que gobiernan al universo y al ser humano. Todas las naciones de la tierra dieron gran importancia a este aspecto, y en torno del mismo levantaron e inventaron religiones pretendiendo resolverlo, al mismo tiempo que alrededor de cada una de esas religiones se tejía un sistema social, dando, como último producto, una clase determinada de gobierno. Entretanto, la solución de todos los problemas, sean ellos religiosos, económicos o políticos, se obtiene conociendo la verdad metaflsica, entiéndase espiritual. Cualquier otro método que se emplea en la solución de un problema da solamente soluciones aparentes y envuelve el problema con subterfugios.

La verdad espiritual o metafísica, que es la misma cosa, es la verdad con relación a las leyes del ser. El factor que determina lo que el hombre es, su modo de pensar y sus sentimientos. Lo que él es, se expresa por su religión; conforme sea su religión así será su vida social, así será su gobierno, y el gobierno que tiene determina en gran parte sus condiciones económicas. Todo depende de la manera como el hombre siente y piensa del medio que lo rodea, lo que produce o crea el ambiente que lo envuelve. Sentir con el alma es conocer. El conocimiento es una sensación anímica. El hombre se perfecciona a medida que va siendo capaz de sentir la verdad. Las emociones corresponden con el grado del conocimiento de la verdad que posea determinada persona. Las emociones del hombre vulgar son más groseras que las de un hombre avanzado en el conocimiento de la verdad. Las emociones determinan, en gran parte, las condiciones del cuerpo; las emociones y condiciones del cuerpo y de la mente, determinan las circunstancias y condiciones de la vida.

Tu conocimiento o consciencia de la verdad determina tu vida emocional. Si posees el conocimiento de la verdad en alto grado, desaparecerá de tu vida la emoción de miedo, porque el conocimiento de la verdad te hace sentir y reconocer que eres parte de la Inteligencia universal, que eres el canal a través del cual actúa la Sabiduría para manifestarse en tu vida diaria. Consecuentemente, el conocimiento que tengas de la verdad es el que determina tu estado emotivo y éste a su vez determina las condiciones de tu cuerpo y de tu ambiente. De ahí, la importancia del conocimiento de esta verdad, pues de ella depende nuestro perfeccionamiento espiritual y, por consecuencia, también nuestro perfeccionamiento social y económico.

En muchas instituciones se mide el conocimiento de la verdad de un individuo, o su evolución espiritual, por la fidelidad que demuestra en los servicios y demás funciones de la iglesia a que pertenece, o también por su propensión a ser humanitario. No obstante, la verdad del hecho de servir a su iglesia fielmente o de realizar cualquier actividad caritativa no significa evolución espiritual. En el primer caso lo impele su espíritu religioso y en el segundo es una fuerza interna que lo lleva a socorrer al desvalido. Una persona puede ser miembro fiel de una iglesia, dar al necesitado, y sin embargo ignorar lo que es la verdad del Ser.

Cuando los actos de humanitarismo provienen de un alma evolucionada ésta no siente deseo de que se sepa, pues sabe que el beneficio hecho a otros es más útil al que lo hace, mientras que el hombre común, cuando hace una obra filantrópica o caritativa, siente el deseo de que ésta sea pregonada a los cuatro vientos.

Estas irrealidades con cuerpo aparentemente real, son aceptadas generalmente como verdaderas, pasando a formar parte de la vida, del carácter y del ambiente del individuo.

El conocimiento de una cosa debe hacerse con el alma, por la intuición y no por la mente consciente o intelecto. La mente consciente se engaña con facilidad con las apariencias y al aceptar una apariencia, una falsedad, ésa pasa a ser parte del subconsciente al lado de otros

errores y verdades. Todo esto constituye el carácter del individuo, así piensa, así cree, así obra, así SIENTE y la suma total de todos esos conocimientos que acepta, unos falsos y otros verdaderos, son expresados en su modo de sentir.

Debemos SENTIR, despertar ese conocimiento de ser uno con esa Inteligencia Universal, con esa Mente Divina y reconocer que, potencialmente, la Mente Divina es Bien, que actúa intencionalmente en nuestra vida para nuestro bien. Pues no reconoceremos la divinidad en otros en cuanto no la hubiéramos reconocido en nosotros mismos.

Estos estudios son de gran valor para el despertar de una consciencia espiritual. Las afirmaciones son frases positivas, constructivas, como por ejemplo una afirmación de salud puede ser como ésta: "Yo respiro salud y vida", haciendo enseguida una respiración y repitiendo el conjunto 7 veces todos los días hasta aliviar.

La explicación científica es la siguiente: En el aire hay positivamente vida, en primer lugar. Después la repetición de la frase hace que la mente consciente la envíe al subconsciente. En el subconsciente reside todo el sentir. En seguida, la reacción del subconsciente produce una sensación de que realmente se siente una mejoría, amén de otras funciones fisiológicas que el subconsciente pone en movimiento. El resultado es siempre benéfico.

Lo más importante en la vida es el sentir. Tú eres lo que tú sientes. Tu sentir se manifiesta en tu cuerpo, en tu mente, en tu conversación; por lo tanto, si quieres prosperar física y económicamente, vigila tu sentir, emociones, sensaciones, sentimientos y conceptos. Procura vivir en conformidad con la verdad encerrada en las afirmaciones. Al fin llegarán al fondo de tu subconsciente y el riquísimo fruto será tuyo.

Entra en el silencio y repite varias veces la afirmación: "No hay sino una Mente......". Enseguida te doy una lista de afirmaciones para todos los casos: "Yo estoy bien", "Yo tengo abundancia", "Yo estoy en paz con todos los hombres", "La salud, el éxito y la felicidad vendrán hacia mí".

#### Mensaje de salud (Continuación)

Andando, viviendo, hablando y pensando diariamente en el Supremo Bien que nos penetra y nos circunda, limpiémonos de todo lo que es pecado y nuestros sufrimientos, nuestras miserias desaparecerán.

La duda, el temor y la preocupación son el origen de todo lo malo. Destrúyelos, arráncalos de tu ser, para que reine solamente el Supremo Bien en ti. Necesitamos vernos como Dios nos ve, corno espíritus nobles, espléndidos, magníficos, creados a su imagen y semejanza.

Jesús fue el hombre más natural (no pervertido) que el mundo conoció, fue por eso también el más poderoso, hermoso, sublime y excelso. El es nuestro Hermano Mayor. El nos enseña el camino, es nuestro modelo ideal de grandeza y magnificencia, y solamente nosotros podremos acercarnos a El, por un RECTO PENSAR, un RECTO VIVIR y UN RECTO PROCEDER.

### 11<sup>a</sup> LECCION DIOS

La pregunta más importante que el hombre se ha hecho a sí mismo en todos los tiempos y en todas las épocas es: ¿Quién, cómo o qué es Dios?

Una respuesta importante que podemos dar a la primera pregunta es que el hombre sabe, siente, conoce lo que es Dios, de acuerdo y en proporción a que vaya desenvolviéndose su inteligencia y su expresión espiritual. El concepto de Dios se va ampliando y tomando aspecto grandioso, de acuerdo con el desenvolvimiento de sus facultades anímicas. En la imposibilidad del hombre, que es la parte, para conocer el todo, Dios, solamente a medida que conecta a su vez con el todo, resulta que el concepto de Dios varía en cada hombre según sea su desenvolvimiento espiritual o intelectual, que son los medios para reconocer su propia esencia. La esencia que está en su totalidad, en el todo, está también en la parte, porque la esencia es indivisible.

La segunda pregunta puede encontrar respuesta, hasta cierto punto, en las condiciones de la primera, mas es misterio investigar la creación para revelar sus secretos. En todos los tiempos existieron almas de coraje que expusieron su propia vida en las investigaciones de la naturaleza, aunque en estas investigaciones o exploraciones de lo desconocido no les animase la Verdad Una, que es Dios.

Estos progresos que nos aproximan más y más a la Fuente Divina, son debidos a tantos hombres y mujeres que, discordantes o insatisfechos con la marcha lenta de las masas y con su modo de pensar, se lanzaron a lo desconocido y abrieron un nuevo camino que, siempre más corto, ofrece más fácil travesía a los espíritu más libres que inmediatamente lo adopten. Y de este modo se elabora nuestra civilización. Esos predestinados que nacen con una interrogación en los labios, no se encurvan a la infalibilidad dogmática e investigan el porqué de las proposiciones o artículos de fe.

Cuando Cristóbal Colón atravesó las vastedades del océano, siguiendo una nueva ruta, era artículo de fe, impuesto por la Iglesia, que la tierra era plana. Colón, amén de derrumbar esa creencia errónea, descubrió un nuevo mundo. Esto se repite todas las veces que el hombre marcha hacia lo desconocido y al avanzar hacia lo desconocido nos llega una infinidad de cosas preciosas, procedentes de su heroica hazaña.

Con todo, el descubrimiento de los misterios no está circunscrito a la tierra exclusivamente, el hombre en sus arranques mentales revela sublimidades que escapan a los más imaginarios cuentos de hadas. Proyectando su mente hasta Marte, descubre una atmósfera circundándolo y registra en él cuatro estaciones en el año, como en la tierra. Estos hombres y estas mujeres que investigan éste y otros mundos, éstas y otras condiciones del ser, lo invisible y lo visible, son esos hombres y mujeres, sí, que nos aproximaremos a Dios. Y no con los que viven para dirigir súplicas a Dios y hablar de un mundo o de una vida futura, que nunca investigaron y que son justamente los que más se oponen a esas investigaciones.

En todas las épocas, las almas que se hicieron merecedoras de la inspiración Divina percibieron la verdad como ella es, porque la Verdad es inmutable. Aun hoy existen almas que gozan de la percepción de la Verdad de la misma forma que ella fue concedida a Moisés, Confucio, Jesús, Pablo, Juan, Sócrates, Plotino, Pitágoras y Platón. Estas almas existieron y existirán siempre. Sus ideas fueron adaptadas a la mentalidad general de cada época, porque el mejor concepto que se puede tener de las cosas divinas, en cualquier época, depende del desenvolvimiento de la generalidad o de la evolución espiritual de esa época. Las enseñanzas están adecuadas a una época o grado de evolución, porque el progreso material y espiritual que propagan esas enseñanzas en determinada época, no es progreso aceptado por otra

época más avanzada. Conforme se va avanzando se debe ir reformando los vestidos, los atavíos (doctrinas) con que se adornan en un principio. El hombre se va desenvolviendo, perfeccionando física, mental y espiritualmente. Un eclesiástico que hace dos mil años aconsejaba a los pobres de espíritu y duros de cabeza que se satisfacieran con la evolución espiritual resultante de una actitud pasiva y gozar de todas las cosas y bienes que Dios les daba, puede ser adoptado en todas las épocas por aquellos que estén en esas condiciones, aunque no se percaten los que quieran seguir la doctrina de Jesús cuando dice: "El hombre que quiera hacer su voluntad conocerá la doctrina si viene a Dios". Sea esta frase dicha por los labios de Juan, Pitágoras o Platón.

Todas las religiones poseen un sistema más o menos mitológico. Un estudio imparcial de todas ellas revela una semejanza muy notable en su origen. Esto se explica por el hecho de ser la imaginación y el profundo sentir espiritual, factores principales en todas las enseñanzas religiosas. Produce más beneficios un apego a las emociones que al intelecto, aunque muchos de los fundadores de religiones hubieran sido hombres de gran intelectualidad y conocimiento.

Por otro lado, la ciencia busca la causa de todos los fenómenos, no se deja llevar por las creencias y procura investigar las bases de sus proposiciones. No debemos creer sino en aquello que esté plenamente demostrado, lo mismo que los resultados obtenidos no contradigan su acierto. En su afán en la búsqueda de las causas, la ciencia hace grandes descubrimientos e invenciones y en muchos casos no puede explicar sus principios ni los comprende completamente. De la misma forma, el científico ignora de donde le viene el conocimiento. Acredita que él sea una simple función del intelecto, lo que hasta cierto punto es exacto, sin embargo, al disponerse a investigar su pensamiento, descubrirá que al llegar a cierto punto, su intelecto no puede ir más lejos, ya no puede razonar más. No obstante, más tarde en un abrir y cerrar de ojos obtiene la respuesta o la solución que pretendía alcanzar con su razón. El científico no cree en la inspiración o en la intuición, prefiere atribuirla exclusivamente al cerebro.

La ciencia y la religión crearon un abismo intraspasable entre sí que sólo sirve para estorbar el progreso. Esto se va conciliando visiblemente ahora y la ciencia ya puede explicar algunas cosas con la religión. Resta solamente a la ciencia aceptar la vitalidad que puede darle la religión a sus puntos muertos y hacerlos vibrar con vida.

Es verdad que Dios no puede ser encontrado cuando se estudia el Universo. El único lugar en el que puede el hombre encontrar y comprender la voluntad de Dios es su propio interior. Esto, no obstante, no quiere decir que el intelecto, que es perecedero, no represente un papel importante. Tus esfuerzos intelectuales para buscar a Dios e intelectualmente comprender su voluntad abrirán un camino para encontrarlo en tu íntimo, desobstaculizándote la senda, pero no te limites exclusivamente al intelecto porque él es la mente consciente. El intelecto o mente consciente no puede percibir a Dios. Es en la mente subconsciente, que tiene su base en el sistema nervioso del gran simpático con su centro en el plexo solar, que el hombre puede conocer a Dios. Y es el único lugar, porque es la única región en la que el hombre puede actuar en el reino de los sentidos. Mas el hombre estará tan lejos de este reino como el intelectual si lo procuras como emociones y sentimientos prescindiendo de la lógica, de la razón, de la ciencia y de todo lo que le facilite el camino. En otras palabras, el que investiga el reino de Dios solamente con su naturaleza emocional o facultad de sentir, se pierde en el camino; el que investiga el reino de Dios o la verdad de las cosas sólo con el intelecto, se pierde del mismo modo en el camino. Es preciso, por lo tanto, conciliar esa naturaleza religiosa, espiritual, la mente subconsciente, con esa otra naturaleza científica, investigadora, la mente consciente, y así nos elevaremos a ese reino del cielo que no está fuera sino dentro de nosotros mismos. Llegar a este conocimiento es lo que se llama alegóricamente "vivir en temor de Dios", atingida esa condición insuperable se puede entrar en el terreno de la Magia, o sea la ciencia de las ciencias, sin mínimo peligro de retroceso espiritual. Con esa preparación, el neófito o estudiante es dirigido por los Maestros, que llamamos Iniciados, y comienzan entonces a revelarse delante de él grandes, sublimes y portentosos panoramas de un nuevo mundo y adquiere poderes admirables. No obstante, el inconsciente, que pisó el terreno de la Magia, está sujeto a convertirse en Simón el Mágico, no el Mago como

erróneamente lo denominan. El discípulo preparado en el temor de Dios se convierte en Mago, el inconsciente en Mágico.

Sin embargo, como ya dijimos, estos estudios no son más que preparatorios. Si atenuásemos diariamente esa tensa condición, la que nos arrastra a la lucha por la vida, iremos poco a poco conociendo el inmenso amor de Dios. Esto se consigue con el ejercicio del SILENCIO. Haz, por eso, ese ejercicio diariamente.

Magia zodiacal

# **SIGNO ARIES**

N° 1

SIMBOLO:

REGENTE:

TRIPLICIDAD: Fuego

CRUZ: Cardinal

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: La Cabeza

ANGEL: Samael COLOR: Rojo

PIEDRA: Amatista

METAL: Hierro PLANTA: Pino DIA: Martes

ANIMAL: Carnero

EFECTOS PATOLOGICOS: Afecciones que reaccionan sobre la cabeza, dolores, neuralgias,

coma, estados de trance y afecciones cerebrales

CARACTER Yo soy

### Meditación

En el principio fue la Vida, que se creó a sí misma. La Vida fue una Luz que brotó del Fuego Primordial. Al separarse las partículas de este Fuego se formó la Luz y la Vida al mismo tiempo.

Nuestra vida nos hace conocer que no somos tan sólo un animal superior cuyo objetivo exclusivo es comer, transitar por el mundo, procrear y hacer cosas para nuestro bienestar. Debemos darnos cuenta que somos ángeles, dioses encadenados y sujetos en el fondo de un claustro, y el objetivo de nuestra vida es liberarnos de esas ligaduras y lograr el despertar en nosotros de todas las potencialidades que encerramos.

Somos una dualidad de alma y cuerpo, y como es en el alma donde residirá nuestra actuación hay que buscar el punto de contacto entre ambos y ello lo hallamos en el sistema nervioso del Gran Simpático.

Tenemos una Voluntad Subconsciente y una Voluntad Consciente y debemos construir un puente para que ambas conecten. Tenemos pues, que hacer que todo lo inconsciente en nosotros se haga consciente, pues si nuestra vida personal y nuestra subconsciencia forman parte de una Vida y una Subconsciencia Cósmica, también nuestra Consciencia es parte de una Consciencia Cósmica.

### Práctica

Hay que hacer siete respiraciones profundas por la nariz, para que entre por ella la vida y la luz y nos carguemos como un acumulador. Levantamos a continuación el brazo izquierdo la mujer y el derecho el hombre, moviendo la cabeza siete veces hacia delante, siete hacia atrás, siete hacia la derecha, siete hacia la izquierda, siete veces dando la vuelta a la cabeza por el lado izquierdo y siete veces dando la vuelta por el derecho. Hay que hacer esta práctica

con la intención de que la luz actúe primero sobre la cabeza, la región de Aries, haciendo luego una concentración de la mente sobre la frente, pensando que allí existe una glándula que es TODO LUZ. A continuación dirigir la atención de la mente sobre los ojos, la nariz, la boca y los oídos.

# **SIGNO TAURO**

N° 2

SIMBOLO: 💆

REGENTE: **?** 

TRIPLICIDAD: Tierra

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Cuello

ANGEL: Amael COLOR Verde

PIEDRA: Agata, Esmeralda

METAL: Cobre
PLANTA: Ciruelo
DIA: Viernes

DIA. VICITICS

ANIMAL: Paloma

EFECTOS PATOLOGICOS; Parotiditis, difteria laríngea, otras afecciones de cuello y laringe. Las afecciones de Tauro pueden también producir reacciones sobre su opuesto. Escorpio, produciendo enfermedades venéreas y alteraciones de la menstruación.

CARACTER: Yo tengo

#### Meditación

La organización perfecta de nuestra garganta permite la existencia de la voz y, en consecuencia, la comunicación por medio de la palabra hablada. Lo primero que hay que comprender es que la respiración y el aire que recibimos por medio de ella es la palanca que mueve todo nuestro ser.

Respiramos inconsciente y conscientemente. Por medio del proceso involuntario de nuestra respiración nace la palabra y por medio de la respiración consciente preparamos la tierra de Tauro para que fructifiquen las facultades que encierra esta región.

En el cuello tenemos un cartílago que es comúnmente denominado por el nombre de "nuez o manzana de Adán", indicando que allí está el poder de la semilla.

### Práctica

Decir a-a-a-a-a pero aspirando muy corto, y pensar: VENGA LA LUZ DE FUERA DEL COSMOS Y UNIDA CON LA QUE POSEEMOS EN EL CEREBRO, VAYA AL CUELLO Y LUEGO CON LA u-u-u-u-u-u SALGAN POR LA LUZ QUE PURIFICA QUEMANDO. Cerrar la práctica con m-m-m-m-m-m y pensar en el mantra AMEN: ASI SEA. Repetir esta práctica siete veces.

# **SIGNO GEMINIS**

N° 3

SIMBOLO: I

REGENTE:

TRIPLICIDAD: Aire

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Hombros, brazos, manos y pulmones

ANGEL: Rafael

COLOR: Multicolor

PIEDRA: Berilo, Zafiro blanco

METAL: Azogue
PLANTA: Artemisa
DIA: Miércoles

ANIMAL: Mono, Topo y Gallo

EFECTOS PATOLOGICOS: Pulmonías, pleuresías, bronquitis, asma e inflamaciones del

pericardio

CARACTER: Yo pienso

#### Meditación

Mercurio es el planeta regente de Géminis, es el espíritu que baja del cielo, es la chispa de luz que surge de la substancia creadora para iluminar la tierra. Se puede decir que, representando al hombre como un ciudadano gigante del mundo, su cabeza es el cielo, su cuello es el espacio infinito y de repente bajando por ese cielo, por ese espacio, nos encontramos ante la puerta de nuestra propia tierra, de nuestro mundo interno, nuestra comarca que dormita bajo la presión del éter viciado que le rodea.

Así pues, la Luz que traemos se oscurece al pasar por el conducto de Venus, que es el cuello; pero esta misma Luz lucha por abrirse paso hacia las profundidades de nuestro mundo interno y "algo" sublime nacerá dentro de nosotros mismos con esta lucha y nos hará encontrar nuestra ciudadanía universal de habitantes del cosmos.

#### Práctica

El discípulo debe fijarse, durante estas prácticas de GEMINIS, en sus propios sueños. Todos los sueños tienen su valor simbólico y los maestros observan al discípulo mientras duran éstos. Generalmente soñamos con aquello que hemos pensado más intensamente al dormirnos y ésta es la causa de que, durante esta práctica debe el discípulo quedarse dormido después de haber concentrado su mente sobre algo que se relacione con nuestros estudios. Es decir, con un afán, por ejemplo de ver nuestro templo, de pensar en un maestro, o acaso en un árbol, el Arbol de la Vida, etc. En fin, cualquier concentración o ejercicio de imaginación mientras se hacen cinco respiraciones por la nariz, abriendo los brazos y las piernas, expulsando luego el aire por la boca mientras se cierran las piernas y brazos. Estas prácticas pueden hacerse en el lecho o cómodamente sentado.

# SIGNO CANCER

N° 4

SIMBOLO: 55

REGENTE:

TRIPLICIDAD: Agua

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Estómago, zona derecha del hígado, bazo, páncreas y

ANGEL: Gabriel COLOR: Blanco

glándula timo

PIEDRA: Perla y perla lunar

MENTAL: Plata PLANTA: Cerezo

DIA: Lunes

ANIMAL: Perro, Ibis

EFECTOS PATOLOGICOS: Indigestiones, depresión, hipocondría, histerismo, cálculos de

vesícula, ictericia

CARACTER Yo siento

# Meditación

Al entrar la fuerza cósmica en los dominios de Cáncer prepara el camino para la actividad espiritual solar y debemos diferenciar dos corrientes en este punto; la que viene de la tierra, de abajo, y la que viene de arriba, del cosmos.

El hígado, páncreas y bazo cumplen su trabajo en la esfera de Cáncer proyectando sus efectos en el plexo solar. El plexo solar es llamado así porque recibe las radiaciones del Logos de nuestro sistema: el corazón y las fuerzas solares que vienen del bazo.

### Práctica

- 1. Generalmente continuamos en los sueños lo que nos ha preocupado antes de dormirnos. Aprovechemos pues esta circunstancia y pensemos antes de quedamos dormidos sobre el descenso de las fuerzas cósmicas desde arriba, en forma de triángulo con el vértice hacia abajo, y subiendo la tierra el otro triángulo con la punta hacia arriba, formándose el sello de Salomón o el signo mejicano de Olín; cuando esa estrella esté bien formada, la vemos desintegrarse en Luz que entra en nuestro cuerpo. Con este ejercicio nos sentimos inspirados al día siguiente.
- 2. Necesitamos activar algo la circulación sanguínea, y por eso nos mojamos el pecho con agua fría al levantarnos por la mañana o al despertar.

# **SIGNO LEO**

N° 5

SIMBOLO: 57

REGENTE:

TRIPLICIDAD: Fuego

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Corazón

ANGEL: Arcángel Miguel

COLOR: Anaranjado

PIEDRA: Rubí METAL: Oro PLANTA: Olivo DIA: Domingo

ANIMAL: Ciervo, Aguila

EFECTOS PATOLOGICOS: Regurgitaciones, palpitaciones, lipotimias, aneurismas,

meningitis, trastornos de la columna, arterioesclerosis y angina de pecho, anemia

CARACTER: Yo hago

#### Meditación

En este signo se encuentra el Sol en su centro, proyectando su influencia con todo vigor. Al llegar la fuerza cósmica a Leo, la obra magna se realiza, pues allí se efectúa la combustión astral; y a partir de él, hacia abajo, viene la labor de desecharlo inútil, limpiando todo y eliminando las escorias.

El Sol nos trae ahora la INTUICION, que es la única que nos puede indicar el verdadero camino del bien.

#### Práctica

En el corazón no puede actuarse con ejercicios gimnásticos. Solamente la plegaria y la respiración por las mañanas, procurando tapar la ventanilla izquierda nasal con el dedo índice de la mano derecha y llenando el pecho con ese aire. Ese aire hay que pensar que no vaya al pulmón, sino que hemos de enviarlo mentalmente al corazón para que actúe allí en la transformación, la combustión espiritual que fisicamente se hace en la sangre de los pulmones.

Tapamos la ventanilla derecha con el pulgar de la mano derecha para sostener la respiración mientras pensamos: "DIOS MIO, MUESTRANOS TU ROSTRO Y SEREMOS SALVOS. EL ROSTRO DE DIOS ES EL SOL ESPIRITUAL, Y SU FUERZA ES LA UNICA QUE PUEDE SALVARNOS DE LOS OBSTACULOS, PARA DARNOS LA INICIACION". Luego se suelta el índice para expulsar el aire por la ventanilla izquierda, y se vuelve a comenzar hasta realizarlo 3, 5 ó 7 veces.

# **SIGNO VIRGO**

N° 6

SIMBOLO:

REGENTE:

TRIPLICIDAD: Tierra

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: El vientre, parte izquierda del hígado, bazo, sistema del

gran simpático, islotes de Langerhan en el páncreas, intestinos y suprarrenales

ANGEL Rafael

COLOR: Multicolor

PIEDRA: Jaspe, Zafiro amarillo

METAL; Azogue PLANTA: Artemisa

DIA: Miércoles

ANIMAL: Gorrión

EFECTOS PATOLOGICOS: Peritonitis, tenia, desnutrición, restricción en la absorción del

quilo, tifoideas, cólera y apendicitis

CARACTER: Yo analizo

### Meditación

En cada ser fluyen dos comentes opuestas, una procede de arriba, del cielo, de los planos superiores e invisibles; la otra, de abajo, de la tierra, de lo físico. Estas dos corrientes se mezclan dentro del hombre.

La primera de estas corrientes viene de arriba, entra por la cabeza (Aries), la otra asciende desde la base de la columna. Estas dos corrientes están representadas en la simbología esotérica por la escuadra y el compás. El compás simboliza la primera y la escuadra la segunda. Cuando ambas están equilibradas es cuando se estampa en su centro la G, símbolo divino del equilibrio y la generación. Esta G solamente aparece cuando el compás está sobre la escuadra, es decir, cuando la fuerza espiritual rige la material y la generación se hace con una función espiritual, mientras tanto la generación es solamente material.

El Virgo se prepara para la vida. La corriente terrestre recibe toda la preparación en el vientre. La corriente que viene de abajo, desde la tierra, no puede arribar bruscamente al órgano regenerador, purificador y transmutador del corazón y necesita forzosamente esa preparación en él vientre, bajo el signo de Virgo, recibiendo las hormonas de las glándulas suprarrenales que son las que la detienen y suspenden de momento para saturarla.

### Práctica

Las prácticas del vientre consisten en dar pequeños brincos con la musculatura de este órgano mientras estamos acostados o sentados y pueden hacerse por la mañana o bien por la noche, una vez metidos en la cama. Hay que hacer saltar el vientre 33 veces, impulsándolo, con la intención de que dentro de él se muevan o agiten las glándulas suprarrenales.

# SIGNO LIBRA

N° 7

SIMBOLO:

REGENTE: ¥

TRIPLICIDAD: Aire

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Primarios: riñones. Secundarios: vejiga, sistema vasomotor, plexos y piel. Líquidos densos: bilis, moco, saliva, orina, órganos sexuales, riñones y uréteres.

ANGEL: Amael COLOR: Verde

PIEDRA: Diamante, Esmeralda

METAL: Cobre
PLANTA: Ciruelo
DIA: Viernes

ANIMAL: Burro, Ganso

EFECTOS PATOLOGICOS: Supresión de la orina, inflamación de los uréteres, eczemas y

otras enfermedades de la piel

CARACTER: Yo equilibro

## Meditación

En Libra entra el Sol en los signos del Sur, aquí el Logos agoniza hasta que llegue otra vez el maravilloso momento de su nacimiento. Libra es el gran equilibrador, es la balanza. Pesa las substancias que se pretenden elaborar en primer término, y mide luego los órganos receptores de las escorias y deshechos cuya operación se verifica en mitad del cuerpo, en la cintura. Libra es el gran preparador, el gran agente que mide las cosas que han de penetrar en el cuerpo. Libra es la Ley que pone punto final a todo.

#### Práctica

Al levantarse temprano debe beberse un vaso de agua que el discípulo tiene que bendecir previamente, procurando no ingerirlo hasta no haber hecho una oración invocando las fuerzas divinas para que éstas actúen de purificador.

Seguidamente hacer la siguiente gimnasia:

Se extienden primero los brazos como en balanza de derecha a izquierda. Ya en esta posición, se hace descender el brazo derecho a lo largo del cuerpo, doblando éste y levantando el brazo izquierdo. Después se hace la misma operación con el brazo izquierdo, arqueando el cuerpo hacia dicho lado y levantando el brazo derecho. Esta operación o movimientos de balanza hay que repetirlo varias veces (7) alternativamente por cada lado, es decir, 14 veces en total.

# SIGNO ESCORPIO

N°8

SIMBOLO: REGENTE:

TRIPLICIDAD: Agua

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Organos genitales

ANGEL: Zamael COLOR: Rojo PIEDRA: Topacio METAL: Hierro PLANTA: Pino DIA: Martes

ANIMAL: Pájaro carpintero, Lobo

EFECTOS PATALOGICOS: Catarros nasales, adenoides, pólipos, enfermedades de la matriz y ovarios, enfermedades venéreas, estrechez y dilatación de la próstata, menstruaciones irregulares, hernia, piedra, arenilla renal

CARACTER: Yo deseo

### Meditación

En las antiguas iniciaciones llamaban a Escorpio El Gran Fecundador. Es bueno recordar que Leo representa el espíritu de la naturaleza en su condición masculina y Escorpio, el agua o substancia de la naturaleza en su aspecto femenino.

#### Práctica

Durante el mes de Escorpio repetiremos lo siguiente:

### Afirmación

"Yo sublimaré los fuegos animales dentro de mí y los transmutaré en el fuego divino que todo lo consume sobre el altar de mi templo interior".

# Disciplina

CONCENTRARSE en la energía poderosa que emana del sector que rige Escorpio.

MEDITAR qué es la presencia del Espíritu Divino, el Espíritu Santo en nosotros.

TRANSMUTAR mediante la vocalización del mantra "A U M" en la forma siguiente:

A - Organos Sexuales

U - Plexo Solar

M - Corazón

# SIGNO SAGITARIO

N° 9

SIMBOLO: 2

TRIPLICIDAD: Fuego

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Muslos, cintura, actúa en pulmones y antebrazo

ANGEL: Zachariel

COLOR: Azul

PIEDRA: Zafiro azul

METAL: Estaño PLANTA: Roble

DIA: Jueves

ANIMAL: Ciervo y Cuervo

EFECTOS PATOLOGICOS: Ataxia locomotriz, reumatismo, enfermedades de las caderas. Por oposición de signo, Sagitario puede sufrir afecciones pulmonares. La ruptura de huesos está producida por este signo.

CARACTER: Yo veo

#### Meditación

Al centauro Sagitario le pintaban con una doble cara, de las cuales una mira hacia delante y otra hacia atrás, lo que nos dice que las personas que hacen los ejercicios de Sagitario, aprenderán a ver los anales astrales, aquello que es el pasado, y nadie podrá ser clarividente sino luchando y permitiendo que el magnetismo superior se mezcle armónicamente con el magnetismo inferior o de la tierra, y cuyo hecho acontece como se ha dicho en los muslos. El discípulo debe ser proféticamente intuitivo y esto se consigue si ha pasado todas las prácticas.

### Práctica

Las Huascas peruanas están en posición inclinada, en cuclillas, pues su culto solar les exigía que recibieran las influencias del astro rey. No obstante, también se colocaban con las rodillas levantadas a fin de entremezclar las corrientes lunares con las del sol.

Imitar la posición de los Huascas peruanos levantando el dedo índice de ambas manos durante cinco, diez o más minutos, según el tiempo disponible, pronunciando largamente la vocal iiiiii, cuya vocalización debe terminarse en ssssss, a la altura de los hombros, pues es IS el mantra que corresponde a esta práctica, y téngase la mente absorta y pendiente del deseo de adquirir las fuerzas de Sagitario en la región de los muslos.

# SIGNO CAPRICORNIO

N° 10

SIMBOLO: 18

REGENTE: D

TRIPLICIDAD: Tierra

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Las rodillas, el esqueleto, el oído, y secundariamente: el

estómago y los senos

ANGEL: Orifiel COLOR: Negro PIEDRA: Onice METAL: Plomo PLANTA: Llantén DIA: Sábado

ANIMAL: Garza real

EFECTOS PATOLOGICOS: Eczemas y otras enfermedades de la piel, erisipela, lepra,

trastornos digestivos CARACTER: Yo uso

#### Meditación

Saturno en Capricornio es el planeta de la redención y es también el genio de la muerte que da vida, como en una resurrección misteriosa.

Si no pasaran nuestras corrientes terrestres por esos acumuladores sinoviales, no serían de duración sus efectos. Estas comentes pasan desde las rodillas por todos los huesos, es decir, por la médula de todos ellos invadiéndolos de energías magnéticas.

#### Práctica

Los ejercicios de Capricornio se hacen moviendo las rodillas, sobre todo la derecha, concentrando la mente sobre esta región. Se harán 33 movimientos en conjunto y luego siete veces más la rodilla derecha.

Los que conozcan el simbolismo masónico pueden hacer la marcha que hace el maestro al entrar en el taller.

# SIGNO ACUARIO

N° 11

SIMBOLO: REGENTE: H

TRIPLICIDAD: Aire

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Pantorrillas. Actúa sobre la expulsión del carbono del organismo y de la sangre. Sistema nervioso. Afecciones cardíacas y enfermedades de la vista.

ANGEL: Orifiel COLOR: Gris PIEDRA: Onice METAL: Uranio PLANTA: Llantén

DIA: Sábado

ANIMAL: Cordero

EFECTOS PATOLOGICOS: Varices, dislocación de los tobillos, irregularidades de la función

del corazón e hidropesía

CARÁCTER: Yo sé.

#### Meditación

En la pantorrilla está el lugar donde se efectúa el metabolismo de la pierna en sentido magnético. La salida de las fuerzas poderosas que se desarrollan en las piernas, tienen que ser guiadas por las pantorrillas bajo la corriente que parte de los pies, comienza su trayectoria por las pantorrillas y mentalmente debemos abrirles el paso.

#### Práctica

Masajear todas las noches al acostarse las pantorrillas de abajo hacia arriba y al mismo tiempo debe pensarse conscientemente y con fuerza mental en las siguientes frases:

"Fuerza, pasa, fuerza, pasa, penetra en todo mi organismo. Corriente de abajo, asciende para encontrar a tu hermana, la que viene del cielo, de Urano.

Yo Saturno, soy tu receptor en el microcosmos para redimir a la humanidad y para redimirme a mí personalmente, que tiendo a llegar a Dios, buscando mi propia perfección. Así sea".

# **SIGNO PISCIS**

N° 12

SIMBOLO: **H** 

REGENTE: ¥

TRIPLICIDAD: Agua

SECTOR DEL CUERPO QUE RIGE: Los pies

ANGEL: Zachariel COLOR: Azul claro PIEDRA: Turquesa METAL: Estaño PLANTA: Roble

DIA: Jueves

ANIMAL: Caballo, Cisne

EFECTOS PATOLOGICOS: Coma, catalepsia, trance

CARACTER: Yo creo

#### Meditación

El YO, Verbo Cósmico reside en la cabeza y se pronuncia utilizando la garganta. En cambio el verbo o logos de la tierra reside en los pies y hay que aprender a derivar la voz hacia los pies para sentir en ellos la vibración; es decir hay que hablar con los pies.

Jehovah representa en su esencia las cinco vocales: I E O U A, y en ellas reside toda la fuerza oculta que está resonando armoniosamente en la tierra y que estaría también en nuestro organismo si nos hubiésemos conservado en estado primitivo paradisíaco.

Pero caímos y perdimos nuestra pureza; perdimos también esta facultad, que es preciso recuperar para lograr el poder de los hombres-ángeles primitivos, cuya clave radica en Piscis.

Por lo tanto, es sumamente importante tener buen entendimiento de la vocalización, porque es la clave para hacer hablar nuestro microcosmos desde el cielo, en Aries, hasta la tierra en Piscis.

#### Práctica

El discípulo se sienta cómodamente, y después de hacer una oración mental tiene que llevar las vocales a los pies; es decir, piensa y pronuncia vibrando la vocal iiiiiii procurando llevar mentalmente esta vibración hacia abajo, con las rodillas hacia los pies, su pronunciación, y así continuar despacio con las demás vocales E O U A.

Cada vez que no tengáis que nada hacer y vayáis andando y estéis sentados, haced mentalmente este ejercicio y os dará un inmenso bien.

Aquí radica el secreto de los secretos, y con él va el verdadero camino, el más recto y seguro hacia arriba y el cual han recorrido todos los iniciados. Sin él no hay iniciación posible.

Magia rúnica

Los que hayan obtenido buenos resultados en el curso anterior pueden seguir el segundo curso que posee los secretos de las 18 Runas, que unidas a los 12 Signos del Zodíaco, hacen 30 grados del camino iniciático.

La primera creación del Verbo Divino fue la LUZ, de ahí que el lenguaje pueda volverse asimismo LUZ, sobre todo cuando se trata de las letras de los alfabetos sagrados, y entre ellos se encuentra el alfabeto rúnico llamado simplemente RUNAS.

Estas RUNAS son, pues, LUZ, y podemos hacerlas visibles por medio de la Magia Rúnica. A continuación vamos a dar cada letra con su valor numérico:

| F            | Fa    | _ | 1  | _ | F | Å              | Topacio, Zafiro    |
|--------------|-------|---|----|---|---|----------------|--------------------|
| D            | Ur    | _ | 2  | _ | U | mp             | Jaspe, Carneol     |
| Þ            | Thor  | _ | 3  | _ | D | $\simeq$       | Crisolita, Jacinto |
| 70           | Os    | _ | 4  | _ | O | m              | Topacio            |
| R            | Rita  | _ | 5  | - | R | 24             | Lapislázuli        |
| Y            | Kaun  | _ | 6  | _ | K | ₽              | Crisolita, Agata   |
| Ж            | Hagal | _ | 7  | _ | Н | 7              | Zafiro azul        |
| ł            | Not   | _ | 8  | _ | N | 1/3            | Onice, Amatista    |
| 1            | Is    | _ | 9  | _ | I | $\approx$      | Zafiro azul        |
| X            | Ar    | _ | 10 | _ | A | $\odot$        | Ambar              |
| 5            | Sig   | _ | 11 | _ | S | Ψ              | Jaspe, Amatista    |
| $\uparrow$   | Tyr   | _ | 12 | _ | T | <del>) (</del> | Crisolita          |
| ₿            | Bar   | _ | 13 | _ | В | $\Upsilon$     | Berilio            |
| 1            | Laf   | _ | 14 | _ | L | ಶ              | Topacio            |
| Υ            | Man   | _ | 15 | _ | M | b              | Esmeralda          |
| $\downarrow$ | Yr    | _ | 16 | _ | Y | ď              | Sanguinaria        |
| +            | Eh    | _ | 17 | _ | E | П              | Turquesa           |
| Z            | Gibur | _ | 18 | _ | G | 69             | Opalo              |
|              |       |   |    |   |   |                |                    |

RUNA - FA

Número: 1

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: topacio, zafiro

COLOR: violeta, amarillo

LETRA: F

SIMBOLISMO: voluntad, destino, guía

### Meditación

El objeto del ejercicio de esta Runa es despertar. Hay que tener en cuenta que FA es la Runa de la Luz; es la que encierra en sí la Substancia Crística que inunda al discípulo de fuerza solar.

Las Runas nos enseñan que el trabajo es una alegría, un placer, y que trabajando se transmutan las fuerzas solares en nosotros.

Sólo el que asimila en su mente este principio podrá sacar provecho de esta Runa. FA encierra la clave del bienestar mediante el trabajo.

FA encierra en sí toda la fuerza, toda la energía de la fecundación en el sentido absoluto de la palabra.

### Práctica

Sintiéndose unido al Cosmos Infinito, al Gran Todo, de pie con el cuerpo erguido, la mano derecha a la altura del cuello y la izquierda a la altura de la frente, pronunciar: FA, FE, FI, FO, FU. Primeramente 3 veces muy corto y luego 3 veces muy largamente para terminar con un FA muy largo.

Se recomienda ir por la noche a un lugar apartado y mirando al cielo estrellado, elevar los brazos en la posición de la Runa y exclamar la invocación siguiente:

FUERZA UNIVERSAL, PODEROSA DEIDAD, TU QUE ENCIENDES LA LUZ DIVINA Y LA IRRADIAS POR TODO EL COSMOS, DEJA QUE TU FUEGO SAGRADO SE INFLAME Y ARDA EN MI, PARA QUE YO PUEDA TRANSMITIR ESA LUZ A TODOS AQUELLOS DE MIS SEMEJANTES QUE ESTEN PROXIMOS.

Decir luego las sílabas FA, FE, FI, FO, FU en la forma señalada.

RUNA – UR

NUMERO: 2

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: jaspe, carneol COLOR: violeta oscuro

LETRA: U

SIMBOLISMO: ciencia, comprender

#### Meditación

Esta Runa tiene como finalidad liberar la Luz que ya ha entrado en nuestro cuerpo con la Runa FA. La Runa UR lleva el mandato de "Conócete a ti mismo". Al doblar nuestro cuerpo y llevar las manos a polarizarse con el suelo, reconocemos que somos cósmico-terrestres en nuestra conformación física y divinos por nuestro origen. Además, la columna vertebral pierde su erección en esta posición, detalle que manifiesta que el hombre está en reposo. Es una Deidad que trata de realizarse en los materiales que tiene a mano.

La posición del cuerpo en esta Runa nos hace pensar en:

- 1. Se adopta con las piernas la forma de la letra A.
- 2. Colocados los brazos se hace con el cuerpo una U invertida.
- 3. Mirada de frente la figura bien podría ser una M.

Se trata del A U M, que aunque no se pronuncia en esta Runa, se describe con el cuerpo.

#### Práctica

Colóquese el estudiante al Norte o frente al Sol, y una vez alzadas las manos como en el ejercicio anterior, inclínese hacia delante, llevando las manos frente al piso y las piernas abiertas; en esta posición hay que pensar firmemente que la corriente cósmica penetra en el interior. Repetir la siguiente invocación:

EN MI RESIDE LA LUZ, LA LUZ DIVINA. EL GRAN OMNISCIENTE ME DARA SABIDURIA DIVINA Y YO ME TORNARE UN SUPERHOMBRE POR MI RECTO PROCEDER, POR MI FORMA DE SER ECUANIME. RECONOZCO EN MI ESA LUZ DIVINA QUE COMIENZA A IRRADIAR Y QUE AYUDARA INFALIBLEMENTE A TODOS LOS QUE A MI SE ACERQUEN. Así sea.

RUNA - THOR o DORN

NUMERO: 3

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: crisolita, jacinto

COLOR: amarillo, azul, verde claro

LETRA: D

SIMBOLISMO: acción, lograr

### Meditación

Las Runas son una expresión primitiva del hombre, que con su cuerpo compuso el gran alfabeto de la naturaleza. Por eso Runa significa "hombre iniciado".

En esta Runa se comienza a trabajar con el sector izquierdo del cuerpo, el de la personalidad, el lunar. Es el Ego físico expresando un sentimiento ante este proceso de trabajo. El brazo izquierdo, en forma de jarra, toca con la mano la cintura, lugar donde se divide el sector celestial con el terrestre, tomando al hombre en sentido vertical. Es el "presente" del cuerpo físico ante el empuje de esa energía honda, espiritual, que se llama voluntad.

Esta Runa en el lenguaje nórdico significa voluntad y en alemán espina. En estas significaciones está el secreto de la Runa porque "sin la espina que pinche y hiera, no hay chispa, no emerge brote de luz".

También es símbolo de reencarnación.

### Práctica

Colocar el brazo izquierdo sobre la cintura o cadera, describiendo la forma de esta Runa. Este ejercicio debe hacerse por la mañana diciendo: TA, TE, TI, TO, TU, siete veces.

RUNA-OS 🖘

NUMERO: 4

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:  $\mathfrak{m}$ 

PIEDRA: topacio

COLOR: rojo oscuro

LETRA: O

SIMBOLISMO: realización, ofrecer

### Meditación

En esta Runa se trabaja equilibradamente con el cuerpo físico. Las piernas se abren equilibradamente, las manos se colocan al frente de forma equilibrada y luego tocan la cintura, haciendo jarra. Ello es así porque en esta Runa, armados ya de voluntad, se abren las puertas para el logro de los poderes internos, y por lo tanto, tiene que haber un equilibrio entre el sector solar y el lunar, entre el sector celestial y el terrestre.

Desde que se realiza esta Runa, el discípulo tiene que decir: "YO PUEDO", a cualquier situación que se le presenta.

#### Práctica

Se abren las piernas y se llevan las manos al frente a la altura de la cintura, con las palmas hacia abajo. Se inspira por la nariz y se exhala la respiración diciendo: T...O...R...N... (Cuando se va por la R se empiezan a recoger los brazos y cuando las manos tocan la cintura se termina con la N).

Luego haciendo uso de la Voluntad y con el pensamiento fijo en crear fuerzas mágicas, una vez hecha la inspiración, se retiene el aire en los pulmones pensando siempre: YO SOY TODO PODER, TODO VOLUNTAD, TODO MOVIMIENTO. EN MI SE REALIZAN LAS RUNAS ESPINA Y MOVIMIENTO.

RUNA - RITA

NUMERO: 5

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA: 24

PIEDRA: lapislázuli, carneol

COLOR: azul, violeta

LETRA: R

SIMBOLISMO: religión, comprender

#### Meditación

La Runa RITA impresiona la parte positiva, la parte masculina. Ejerce su influencia en las glándulas de secreción interna y hormonas masculinas. Está bajo la influencia de Júpiter: la personalidad. Para seguir adelante en el santuario de los misterios del mundo suprafisico nos hace falta la Ley. La realización de la Runa RITA despierta la consciencia interna del Ser para que proceda con justicia dentro de las leyes.

Antes, la justicia y su aplicación estaban unidas a la religión. Las prácticas de la Runa RITA dan independencia personal, por lo que los discípulos han de sentirse por encima de las leyes humanas, íntimamente unidos con la divinidad, ya que ésta es la Ley misma, el poder, la Luz que brilla dentro del discípulo, siendo su único Juez, Señor, Guía y Maestro.

#### Práctica

De pie, el brazo izquierdo haciendo jarra con la mano en la cintura. Se abre la pierna izquierda hacia un lado, con el pie suspendido del suelo. Luego se pronuncian rítmicamente las sílabas: Ra, Re, Ri, Ro, Ru siete veces.

RUNA - KAUN

NUMERO: 6

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA: ho

PIEDRA: crisolita, ágata

COLOR: amarillo, anaranjado

LETRA: K

SIMBOLISMO: tentación, sostener

### Meditación

Hacia el ritmo o parte femenina en nosotros van dirigidas las prácticas de esta Runa KAUN. En nuestro ritual son las fuerzas de Nuit o el principio femenino de las fuerzas solares.

KAUN nos da la base de la palabra Konnen, en alemán "poder", y de Can, en inglés lo mismo. Esto viene a desvelarnos algo más, el misterio de la Runa KAUN.

KAUN es la Runa de la procreación.

### Práctica

De pie, el brazo izquierdo levantado al lado del cuerpo en ángulo de 45°. Palma de la mano mirando hacia abajo. Luego, concentrar la mente sobre la pureza de la sangre.

RUNA – HAGAL 🗶

NUMERO: 7

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: zafiro azul

COLOR: púrpura, azul, rojo

LETRA: H

SIMBOLISMO: victoria, transmutar

### Meditación

Cuando los Mayas eran preguntados por el nombre de su dios, respondían que Dios no tiene nombre y que sólo es una aspiración, un hálito, y para expresarlo aspiraban pronunciando una H aspirada. "H" es pues el principio del Logos, de todas las Runas y de todas las palabras.

HAGAL es el principio de la Vida, la Fuerza Solar, el Fuego Divino que los antiguos veneraban y que fue utilizado en la antigüedad para demostrar su efectividad.

La Runa HAGAL contiene todas las Runas, por lo tanto, encierra en sí la clave del triunfo. Los estudiantes de las Runas deben hacer todas las cosas poseídos de un sentimiento religioso, es decir, buscando la síntesis de todo a través del profundo estado de consciencia con el que trabajamos.

La Runa HAGAL conduce a la realización consciente de la transubstanciación.

#### Práctica

Comenzamos por la vista, para sacar las fuerzas de esta grandiosa Runa. Concentraremos nuestro pensamiento sobre el Gran Todo, sobre el Mundo Invisible con todos sus habitantes que los nórdicos llamaban Walkirias y nosotros Elementales. Los llamaremos en nuestro socorro y con ello entramos en el terreno de la Magia Práctica. No podemos vivir sin esos seres (o fuerzas). Hagamos pues la Runa sobre papel blanco X y mirándola sacamos los brazos por los lados del cuerpo, con las palmas hacia abajo, haciendo la mitad de la Runa HAGAL Y. Luego, bajamos los brazos y hacemos la otra mitad 🛦 . Bajamos los brazos después a los lados del cuerpo y cambiamos la vista a un metro más arriba del dibujo que estábamos mirando y veremos allí la imagen invertida. Es un efecto óptico, pero de momento nos ayudará en ejercicios posteriores.

RUNA - NOT +

NUMERO: 8

correspondencia astrologica:  $oldsymbol{\mathcal{B}}$ 

PIEDRA: ónix, amatista

COLOR: azul oscuro, índigo

LETRA: N

SIMBOLISMO: justicia, equilibrio, separar

#### Meditación

La Runa NOT significa netamente "peligro", pero en esta misma Runa se encuentra el poder de rechazarlo.

Al actuar sobre los planos superiores no sólo se hacen venir las fuerzas positivas y protectoras, sino que también se atraen las fuerzas negativas, que inmediatamente deben ser rechazadas y para estos fines la Runa NOT es de extraordinario poder.

El Karma no es ciego; se puede agotar y cancelar por medio de las buenas acciones en general y mediante la magia. Esto no lesiona la justicia en sí, porque el que haya desarrollado los Poderes ocultos tiene que haber logrado virtudes y vibraciones homogéneas a esas virtudes que no podrán por menos que producir efectos.

#### Práctica

Las prácticas de esta Runa nos llevan a la respiración solar y lunar, llenando primero el pecho con aire que debe entrar por la fosa nasal derecha y ser expulsada después por la izquierda contando hasta 12. Una vez avanzadas estas prácticas, se aconseja que deje de contar, y en cambio recordar en ese estado de mente en blanco recuerdos que estén grabados en el subconsciente.

El objeto es llegar con el recuerdo poco a poco a vidas pasadas y recordar las malas acciones con las que antaño engendramos el Karma actual, con objeto de detener esta cadena y saldar la deuda con las prácticas actuales.

Las prácticas gimnásticas consisten en abrir los brazos y una vez así, formar una Runa abriendo el brazo izquierdo hacia arriba, formando un ángulo de 135° y el otro, el derecho, hacia abajo formando otro ángulo de 45°. Luego el brazo que forma el ángulo de 45° pasa a formarlo de 135°, y el otro pasa a uno de 45°. Durante el ejercicio hay que decir: NI...NE...NO...NU...NA..., procurando que el sonido o la vibración correspondiente vaya a la punta de los dedos, pensando siempre que despierta en nosotros las fuerzas defensivas y protectoras; se hace por siete veces.

RUNA – IS

NUMERO: 9

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: zafiro azul

COLOR: azul claro, lila, violeta

LETRA: I

SIMBOLISMO: sabiduría, habilidad, correr

#### Meditación

La Runa IS es la Runa del YO, del Ego.

El hombre es una Runa viviente posado verticalmente sobre la tierra como Rey y Señor. En esta posición es acumulador y antena de las Fuerzas Cósmicas. La cuestión es hacer esta Runa y personificarla conscientemente.

La Runa IS es la prolongación del eje del mundo donde desde el centro de nuestro globo afluyen las fuerzas constantemente.

#### Práctica

En posición de firme, se levantan verticalmente los brazos para formar una línea recta con todo el cuerpo y entonces, una vez hecha la meditación en todos los aspectos de IS mentalmente, se trata de atraerse hacia el operante las fuerzas cósmicas pronunciando siempre la vocal IIIIIII... siete veces.

Con esto se abren cada vez más las puertas del astral.

RUNA – AR

NUMERO: 10

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: ámbar COLOR blanco

LETRA: A

SIMBOLISMO: cambio de fortuna, cambiar

### Meditación

La Runa AR es terrestre y corresponde al plano material de las Cuatro Rosas.

AR en lenguaje primitivo significa "Sol" y ARA es la otra denominación antigua con que se conoce esta Runa. Ara significa "Altar".

Esta Runa representa el símbolo primitivo del YO de la LUZ dentro de nosotros. Es el principio de la Fuerza Solar que mora en nosotros.

#### Práctica

De pie, brazos pegados al cuerpo, se saca a un lado el pie derecho, tocando el suelo con la punta. Después, se pronuncia el Mantram A...RI...0 siete veces. Esto es una preparación para el ascenso del Sol.

Esta Runa se realiza conjuntamente con la Runa SIG.

RUNA – SIG 5

NUMERO: 11

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: jaspe, amatista

COLOR: irisado

LETRA: S

SIMBOLISMO: poder espiritual, querer

#### Meditación

La Runa SIG significa Poder Espiritual y corresponde al Sol; es el mismo Sol.

Esta Runa tiene un significado de rayo. Es el significado del triunfo, de la victoria.

Para evocar, el símbolo de la Runa SIG es indispensable, pues es el que da el triunfo. Es el sello universal y la Fuerza que se abre paso como el rayo.

#### Práctica

Después de pronunciar el Mantra de la Runa AR, se desarma esta figura y se adopta la posición de firme, describiendo con la mano derecha y el dedo índice extendido, el rayo, con la mente fija en la consigna siguiente: YO QUIERO VENCER EN TODO. ASI SEA. Este rasgar se inicia a la altura del entrecejo. Siete veces.

RUNA – TYR

NUMERO: 12

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: crisolita

COLOR: púrpura, gris, café

LETRA: T

SIMBOLISMO: sacrificio, excitar

#### Meditación

La Runa TYR representa la Trinidad, pues está formada por tres brazos, pero es la Triada en movimiento, en circulación.

En manuscritos antiguos se le señala como la Runa de la reencarnación y del triunfo sobre la vida.

### Práctica

Cuerpo erecto. Se desprenden los brazos del cuerpo, se bajan las manos a semejanza de conchas, pronunciando largamente: TIIIIIIIRRRRRR. Así se despierta la personalidad por el impulso que se le da con la T o Tau; la sangre mediante la I, y la circulación mediante la R. Siete veces.

Esta Runa se practica junto con la BAR.

RUNA – BAR

NUMERO: 13

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA: Y

PIEDRA: berilo

COLOR: rojo claro, ladrillo

LETRAS: B, M

SIMBOLISMO: transformación, muerte, fecundar

### Meditación

La Runa BAR nos recuerda el nombre de la tierra, en lengua siria significa también "hijo". Podemos traducirla pues, como "Hijo de la Tierra".

Se ha dicho que AR es el nombre del Sol, y colocándole la consonante "B" delante, le damos fuerza objetiva; traemos pues ese Sol a la Tierra.

#### Práctica

Tomar posición frente al Sol, el brazo izquierdo en jarra apoyado en la cintura, y la pierna izquierda haciendo también jarra, apoyando la punta del pie en el suelo; haciendo como Mantram: BAAAAAAARRRRRRR, y con esto unirnos las fuerzas superiores del Cielo con todas aquellas que son nuestras condiciones físicas. Siete (7) veces.

RUNA – LAF

NUMERO: 14

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: topacio

COLOR: amarillo, azul, verde

LETRAS: L, N

SIMBOLISMO: renovación por dominio

### Meditación

La Runa LAF significa Vida. Corresponde a Life de los ingleses, y nuestros artículos el, la, lo de que disponemos en español.

Todo ello quiere decir que en el instante mismo en que disponemos de algo o somos dueños de alguna cosa, podemos anteponerle el artículo para darle vida. Así, la piedra, el aire son cosas vivas y tienen existencia positiva.

#### Práctica

De pie, con los brazos extendidos hacia el frente, concentrándose sobre un vaso de agua, dándole sentido espiritual, exclamar: "Con este agua limpio mi ser interno de toda impureza, para recibir al Hombre, al Ser Cósmico, a las Fuerzas Cósmicas".

He ahí porqué las instrucciones de que esta Runa debe darse juntamente con la Runa MAN, que es el Hombre-Dios que levanta sus brazos.

RUNA – MAN Y

NUMERO: 15

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: esmeralda COLOR: azul turquesa

LETRAS: M, X.

SIMBOLISMO: magia, fatalidad, impulsar

#### Meditación

MAN significa en primer lugar Hombre; pero también significa la mano, de Manus en latín. Es una de las Runas más resaltantes y por su misma forma invita a una constante oración. Es el hombre implorando a lo Alto, al Gran Todo.

#### Práctica

Ir por la mañana hacia el Sol, en el momento en que asciende por el Este. En esta actitud de manos levantadas que expresa la Runa, implorar ayuda y sostén, y decir: "Yo soy la salud, soy la mano del Gran Todo mediante la cual ejecuta su voluntad, y debo recoger como tal antena viviente, las fuerzas divinas del Cosmos, no torciendo su curso ni adulterando la Ley".

Esto debe hacerse los días 26 de cada mes a las 23:45 horas. Jamás se implora inútilmente en ese sentido y en dicha actitud.

RUNA – YR

NUMERO: 16

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:

PIEDRA: sanguinaria

COLOR: rojo LETRAS: Y, O

SIMBOLISMO: accidente, catástrofe, morir

### Meditación

IR es el hombre físico, el hombre humano que siente la llamada del suelo. Esta Runa indica que debemos unir el saber del cerebro con el sentir del corazón.

### Práctica

Igual que la mitad inferior de la Runa HAGAL. Ya en esta posición recitar: "Yo soy la salud, yo soy una mano del Gran Todo, mediante la cual ejecuta su voluntad, y debo recoger como tal antena viviente, las Fuerzas divinas del Cosmos, no torciendo su curso ni adulterando la Ley".

RUNA – EH

NUMERO: 17

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA:  $oldsymbol{\mathbb{I}}$ 

PIEDRA: turquesa

COLOR violeta luminoso

LETRAS: E, F, P, PH

SIMBOLISMO: verdad, fe, esperanza, unir

### Meditación

La Runa EH es muy semejante a la Runa NOT, pues siempre ponen en guardia a la persona del peligro que le amenaza cuando algo se le atraviesa en el camino para perturbarle o trastornarle.

En la palabra eje está el valor de la otra forma de esa Runa, el eje alrededor del cual todo gira.

### Práctica

Igual preparación que para la Runa NOT, pero empezando a levantar el brazo derecho.

RUNA - GIBUR Z

NUMERO: 18

CORRESPONDENCIA ASTROLOGICA: 55

PIEDRA: ópalo

COLOR: verde claro

LETRAS: G, SH, TS, TZ

SIMBOLISMO: engaño, amigos, traidores

### Meditación

La Runa GIBUR significa asimismo el retorno a Dios, la vuelta a la Vida Divina y la Cruz, es símbolo de Luz, pero de Luz Divina. Es la que nos dice: "Hombre regresa a Dios, vuelve a despertar la Vida Divina en ti, y así habrás cumplido con todas las Runas y como eres de origen divino como el Logos, si te vales de las fuerzas internas que posees, serás mago, serás Iniciado, serás Dios mismo".

#### Práctica

Posición transversal del cuerpo  $\overset{\bullet}{\mathbf{Y}}$ , brazos estirados a la altura de los hombros, arrodillado, luego repetir el Mantram "AMENON" siete (7) veces.

Magia del silencio

# MAGIA DEL SILENCIO

# 1ª Práctica. Signo Aries. Del 20 de Marzo al 21 de Abril.

Querido discípulo, escucha con atención mi voz y sigue con cariño este nuevo Curso.

La preparación espiritual es perfecta y armoniosa y el discípulo que la sigue con Amor, alcanza la meta.

Tenemos cursos preparatorios distribuidos desde las Aulas Fundamentales que al principio parecen áridos, pero a medida que avanzamos vamos realizando la Magia verdadera. Así la Metafísica, el Curso Zodiacal y la Magia Rúnica nos han preparado con ejercicios físicos y espirituales. Ahora nos hallamos por así decirlo en el UMBRAL DEL TEMPLO, a la espera de la Voz del Maestro, que nos guiará individualmente.

¿Te sientes preparado para este nuevo paso? ¿Posees la fuerza necesaria del Silencio? Recibirás instrucciones que no podrán ser comentadas. Es preciso para ello que oigas con atención y reverencia mi Voz. Te hablo desde el Summum Supremum Sanctuarium, en nombre de los Maestros de Sabiduría, que nos orientan desde los Planos Invisibles. Escucharás una voz, que yo diré MIA, pero que podrá ser la de uno de nuestros Superiores, de Tu Maestro Individual.

Será de gran provecho que junto a éste, repitieras el Curso Zodiacal, que ya sabes se llama MAGIA DEL SILENCIO.

¿Por qué Magia del Silencio? Con la preparación de los Cursos anteriores afinaste tus órganos físicos, tus glándulas y tus centros de fuerza (Chakras), ahora, en el Silencio, por la Magia del Amor, trabajarás más íntimamente con tu Maestro y el Espíritu de la humanidad, que se halla necesitada y a la espera de una mano amiga para levantarse.

Extiéndele la mano con el apoyo de lo divino que habita en ti. Al levantarte por la mañana, repite las prácticas preliminares:

- a De pie mirando al Oriente, realiza la señal de la Cruz.
- b Consagraciones al Ego y al Maestro.
- c Oración: "Fuerza Universal...". Mantram AUM tres veces.
- d Sentado mirando al Oriente, haz siete respiraciones, mentalizando la absorción de los rayos solares, prana, que se dirige al bazo, con el fin de revitalizar la sangre. Después afirma:

YO SOY LA FUERZA INTELIGENTE DE DIOS QUE MANTIENE LA PUREZA DE MI CUERPO Y DE MI ESPIRITU, Y POR ESO ORDENO A LOS RAYOS SOLARES Y A LAS FUERZAS PRANICAS QUE VITALICEN MI SANGRE Y MANTENGAN MI SALUD PERFECTA (Tres veces).

- e De pie con los brazos erguidos, paralelos a la cabeza, repetir 7 veces el Mantram I.
- f Práctica de la Luz. Ejercicio Zodiacal.
- g EL SILENCIO. Sitúate cómodamente. Medita en el Silencio. Cuando consigas aislarte completamente y realizar la unificación con el Silencio, oirás una VOZ suave y dulce, que te dirá el principio y el fin de todas las cosas creadas y manifestadas en cualquiera de los mundos que te rodean. La práctica más poderosa consiste en el Silencio absoluto de todas

las vibraciones. Aquiétate cuanto puedas y deja que el silencio te envuelva completamente; afirmate, ojos cerrados, en la Poderosa e Invisible Presencia que te anima, como a todas las cosas que forman el universo visible e invisible. Después reza en el Silencio:

OH PODER CREADOR, QUIERO SENTIRTE, QUIERO QUE IMPREGNES MI SER DE TU FUERZA DE AMOR, QUIERO MANEJAR LA ESPATULA SAGRADA DE TU PODER PARA QUE LA HUMANIDAD SEA EL TEMPLO BENDITO DE LA FRATERNIDAD UNIVERSAL DEL AMOR. QUE HAYA PAZ, QUE HAYA TRABAJO PARA LA REALIZACION IDEAL DE LA LUZ. YO TE RECIBO, OH PODER CREADOR, ASI SEA.

Que tu alma sienta este dulce bálsamo de Amor irradiado del Cielo y que viene a ti en poderosa corriente.

Sentirás un bien tan grande como si fuera la unificación de tu Espíritu con el Todo Inmanifestado. Y hallarás en ti la fuerza que te equilibra, que lo resuelve todo. Y por haber conocido así la Fuerza del Amor, repite en tu silencio vibrando en armonía:

SILENCIO BENDITO, QUE TU FUERZA SEA MI FUERZA, QUE TU PODER SEA MI PODER, PORQUE YO SOY UNO CONTIGO, OH SANTO SILENCIO...

Sumérgete por algunos instantes en este Silencio Santo y aguarda mi voz que llega a tus oídos afinados.

Para finalizar haz tres veces la siguiente afirmación:

YO SOY LA MENTE DIVINA VIBRANDO EN LA PRESENCIA PURA.

h – Entona tres veces el Mantram I A O. Oración: "Benditos sean..."

# 2ª Práctica. Signo Tauro. Del 21 de Abril al 22 de Mayo.

Los poderes desenvueltos plena y conscientemente nos dan la certeza de la comunión exacta de lo externo con lo interno.

Cuántas y cuántas veces en nuestro trabajo SILENCIOSO, las más de las veces penoso y exhaustivo, nos sentimos iluminados por maravillosos rayos de Luz que nos ponen rápidamente en contacto directo con la Divina Presencia expresada en nosotros.

Cuando la Mente actúa o dirige en la Pureza Divina, las inspiraciones de los Maestros toman formas, actuando todas dentro de la Ley Cósmica.

Podría decirse que las fuerzas del mal actúan en la sombra, al contrario de las del bien, que tienen su clímax a las 12 horas, hora de la Fuerza y Esplendor.

Cree pues, como premio a tus esfuerzos, que nuestros pensamientos dirigidos dentro del círculo de acción de la Luz en su mayor expresión a las 12 del meridiano, consiguen realizar lo que nuestro YO DIVINO quiere.

No pierdas por tanto un solo momento de esta radiante mañana espiritual, para actuar dentro de las sabias leyes del universo, a fin de que te prepares con mayor ardor y fuerza, viviendo cada momento con pureza de corazón y pensamiento, para que tu trabajo de las 12 sea de éxito. Tú eres, THELEMA, voluntad, y THELEMA es tu Ley y estás actuando bajo el signo de Tauro, que despierta una voluntad fuerte y determinada. Cree que resolverás más acertadamente todos tus problemas si meditas a las 12 del meridiano.

No te olvides de que Tauro desenvuelve una voluntad férrea, determinada, pero sujeta a desvíos materiales cuando no poseemos una vigilancia basada en la más sana espiritualidad.

Acuérdate de los adoradores del TORO. La tradición dice que los pueblos de las eras pasadas, actuando bajo el signo de Tauro, se aprovecharon de esa inmensa fuerza para realizar conquistas materiales, subyugar a otros seres, etc.

Vamos por lo tanto a actuar en esa práctica dentro de la Luz, para que nuestras energías reforzadas sean utilizadas en el sentido del bien.

En armonía con las Fuerzas Divinas en acción, conseguiremos la resolución de nuestros problemas individuales y de los más serios referentes a la humanidad. Es la solución que podemos encontrar y que esperamos dentro del rayo Divino de los Maestros.

- a Al levantarse por la mañana, hacer la Cruz y tus primeras higienes, recogiéndote enseguida en tu Santuario.
  - b Consagraciones al Ego y al Maestro.
  - c Oración: "FUERZA UNIVERSAL Y COSMICA...". Mantram AUM.
  - e Práctica de la Luz.
  - f Ejercicio del Curso Zodiacal.

g - De pie, vuelto hacia el Este en actitud de Oración, recitar la siguiente invocación a la Luz:

OH DIOS INVISIBLE QUE DIRIGES LOS DESTINOS DE CADA UNO, HAZ QUE TU FUERZA NOS INUNDE Y PODAMOS ABSORBER LAS VIBRACIONES PARA CONTINUAR EL VERDADERO CAMINO.

AYUDANOS PARA QUE PODAMOS EXTENDER NUESTRO MIRAR SOBRE TODAS LAS COSAS Y COMPRENDER EL SENTIDO QUE ELLAS ENCIERRAN.

PENETRANOS Y REALIZANOS EN UNIDAD CON TU RAYO DE AMOR.

QUEREMOS ABRIR NUESTRO CORAZON CUAL ARBOL FRONDOSO QUE EXPANDE SUS RAMAS PARA DAR SOMBRA A LOS VIAJEROS EXHAUSTOS.

QUE NUESTROS HERMANOS SIENTAN EL AMOR QUE LES ENVIAMOS HOY Y SIEMPRE. HAZ QUE TU DIVINA PRESENCIA GUIE NUESTROS PASOS EN LA SENDA DEL BIEN. QUE EL CRISTO INTERNO SEA DESPERTADO EN NUESTROS CORAZONES.

QUEREMOS SER UTILES A LA HUMANIDAD, PARA QUE SE CUMPLA EN LA LUZ DIVINA NUESTRO DESTINO EVOLUTIVO DE SER.

QUE PUEDAN LAS ROSAS FLORECER PLENAS DE FUERZA EN NUESTRA CRUZ. ASI SEA.

h - Entra ahora en el Silencio, ojos cerrados y medita sobre lo que invocaste en nuestra oración. Piensa con energía y voluntad que llevas a la humanidad tus pensamientos y después de algunos instantes levántate y yergue tus manos en actitud de bendición y di, volcándote hacia los cuatro puntos cardinales:

QUE TODAS LAS DIVINAS CONCEPCIONES DE LA LUZ ENCUENTREN MATERIALIZACION EN LAS MENTES BIEN FORMADAS Y DIRIGIDAS.

QUE EL TRABAJO DE LA EVOLUCION DEL HOMBRE SEA REALIZADO DENTRO DEL BIEN Y DE LA VERDAD.

QUE EL INFLUJO DIVINO PENETRE LO MAS RAPIDAMENTE POSIBLE EN LA HUMANIDAD, PARA QUE ALCANCE LA LUZ.

Que tu pensamiento sea animado de la más fuerte voluntad, al realizar en el Silencio de tu Templo ese trabajo de Amor y Fraternidad, hablando del Alma humana, dentro de las vibraciones Invisibles.

- i Tres veces el Mantram: IAO.
- j Oración: "DESDE EL PUNTO DE LUZ...".

#### Para hacer a las doce del meridiano

Haz las salutaciones a tus Maestros Invisibles y hermanos de la Humanidad. Recita con mucho Amor la Oración "OH DIOS INVISIBLE...".

Entra enseguida en Silencio y expón a la Divina Presencia tus más serios problemas, y ordena dentro del Rayo Divino de Acción que ellos sean resueltos:

MIS NECESIDADES SERAN SUPLIDAS Y RESUELTAS EN LA LUZ.

Agradece al Padre Supremo todos los beneficios que recibes diariamente en el pan espiritual, como lo haces en relación al pan de tu mesa. Si puedes, recita de nuevo la bendición a los cuatro puntos cardinales. Conoce, hermano mío, que trabajas en Luz.

# 3ª Práctica. Signo Géminis. Del 21 de Mayo al 21 de Junio.

Discípulo querido, ilumina tu mente todos los días y penetra en el Templo del Saber. Pasará mucho tiempo antes de que alcances la iluminación completa y tendrás mucho que luchar para alcanzar al fin la meta tan ansiada. Procura antes tener la certeza de que tu cuerpo vencerá toda lucha exterior y penetra entonces en su sagrado Templo Interno.

Entra en el gran silencio de tu propio cuerpo y deja vibrar tu corazón. Buscarás entonces las verdades sobre tu destino y sobre los de aquellos que te fueron confiados. Luego sabrás que tu lucha te llevó a la victoria, que tu deseo de ascender ayudó al éxito y la gloria porque sentiste que puedes servir a la humanidad como prueba de que tu destino es divino.

Guárdate entonces de todo lo negativo y actúa positivamente, porque eres y serás la Divina Encarnación del Ego Superior.

Te recomiendo además: Persevera cualesquiera que sean los obstáculos de tu camino. Ten fe y sabe que los Maestros jamás abandonan al discípulo. Sé puro e ilumina tu corazón y tu mente en la Fuente cristalina de Luz, para que puedas ser Dios en acción, ya que te encuentras en el camino difícil de la Gran Obra, que es buscar el resurgimiento de la humanidad.

Como sabes, esta tercera práctica debe ser realizada conjuntamente con la zodiacal del signo Géminis. Ese signo tiene su influencia en los pulmones y brazos. Tienes que mantener tu cuerpo apto fisicamente para la Gran Obra. Trabaja hoy por tanto en los pulmones, donde podrás preparar un terreno fértil, fuente de salud.

- 1. Comienza tus actividades diarias por la respiración consciente. Al despertar, aún en la cama, realiza 7 respiraciones rítmicas, pero sin forzar los pulmones.
  - 2. Levántate y realiza tus primeras higienes y haz la señal de la Cruz.
- 3. Vé a la ventana a ser posible vuelto hacia Oriente y practica un leve ejercicio respiratorio rítmico, imagina que estás alimentando tus pulmones con oxígeno puro:
  - a. Primer tiempo: Al inspirar, yérguete sobre las plantas de los pies, levantando al mismo tiempo los brazos a lo largo del cuerpo hasta aproximar las manos por encima de la cabeza.
  - b. Segundo tiempo: Al espirar desciende de nuevo los brazos siempre estirados y vas bajando el cuerpo doblando las rodillas hasta quedar sentado sobre los talones y sosteniéndote solamente sobre las puntas de los pies, al tiempo que tus manos quedan en la cintura.
  - c. Tercer tiempo: Al inspirar, levántate elevando de nuevo los brazos hasta llevarlos a una posición horizontal con los hombros.
  - d. Cuarto tiempo: Al espirar, deja caer lentamente los brazos hasta su posición normal, al mismo tiempo que los pies vuelven también a su posición normal.

Repite este ejercicio 7 veces o más si te es posible.

- 4. Consagraciones al Ego y al Maestro.
- 5. Oración: "Fuerza universal y cósmica...". Mantram AUM 3 veces.

- 6. Práctica de la Luz.
- 7. Ejercicio Zodiacal.
- 8. Oración de la lección de Tauro.
- 9. Enseguida entra en el Silencio y después realiza un completo relajamiento durante algunos momentos, recuerda qué se te dijo al principio de esta práctica, y haz lo posible para penetrar a través de tu Ego Divino en tu propia consciencia, para desvelar lo oculto, y después, penetra en la consciencia de la humanidad inculcándole FE, ESPERANZA y AMOR, y conseguir su ascenso por la regeneración consciente.
  - 10. Tres veces el Mantram AUM.
  - 11. Oración: "Desde el Punto de Luz...".

Vé y cumple tu obra, amado discípulo. Los Maestros están contigo.

## 4ª Práctica.

## Signo Cáncer. Del 21 de Junio al 23 de Julio.

Una vez más, querido discípulo, escucha con atención mi voz y sigue con cariño las indicaciones de este curso.

- a. Al levantarte por la mañana, haz la señal de la Cruz y tus primeras higienes, recogiéndote enseguida en tu santuario.
  - b. Consagración al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza Universal y Cósmica...".
     Tres veces el mantram AUM.
- d. Siete respiraciones llevando mentalmente los rayos solares como las fuerzas pránicas a la glándula Timo, que se atrofia en la adolescencia.
  - e. Práctica de la Luz y práctica zodiacal del signo Cáncer.
- f. Práctica del Silencio. No te satisfagan sino los altos deseos de tu corazón para la satisfacción de tu Espíritu. Que tu ruta sea de Amor, pues la humanidad necesita de una legión de buenos servidores para que realicen el deseo de los Maestros Invisibles en el mandato Divino. Abstente de pensamientos y actos que puedan estorbar tu camino. Juzga en ti de antemano las razones que puedan inducirte a tomar este o aquel modo de actuar; debes ser continuamente Juez de tus propios impulsos y acciones. Quizás puedas así mejorar siempre las amarguras de tu camino. No se realiza en un segundo el deseo concretado en siglos de aprendizaje. Reforma antes lo que, desajustado, hace de ti el papel de falta de aceite en el buen funcionamiento del motor.

No hablo únicamente de ti, mi voz debe ser oída por millares a través de tus vibraciones de Amor.

Si no existiera el deseo que viene contigo de encarnación en encarnación, el Ser naufragaría en el gran océano de las realizaciones. Sólo realiza el ideal de evolución, quien, igual que la piedra, yace sumergido en la inconsciencia de su deseo no despertado para la suprema belleza de llegar a Ser.

Te cabe a ti, como a los que desean trabajar en pro del movimiento evolutivo de la humanidad, tocar a esos seres con la Vara mágica del Amor. No esperes oportunidades, no te adormezcas en tu tarea, realiza en el Silencio. Bien sabes que las máximas realizaciones se hacen en el Silencio, en sintonía con el Absoluto.

Ama, continúa amando, conscientemente, a la Creación, porque así te harás apto a cualquier realización. Cuando te sientas seguro de ese Amor consciente, después de un pequeño autoanálisis, levántate y haz la invocación de la disciplina de Aries: "Oh Poder Creador, quiero sentirte, quiero impregnarme...". Luego con los brazos levantados mirando al Este, continúa: "Oh Dios Invisible que diriges los destinos de cada uno...".

Silencio Profundo...

- g. "Yo soy la mente divina...".
- h. "Yo soy la fuerza inteligente..." (de Aries).

i. Mantram I A O, tres veces.

# 5ª Práctica. Signo Leo. Del 23 de Julio al 23 de Agosto.

- a. Al levantarte por la mañana haz la señal de la Cruz y tus primeras higienes, recogiéndote enseguida en tu Santuario.
  - b. Consagración al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza Universal y Cósmica...". 3 veces el Mantram AUM.

Jesús, el Maestro, actúa sobre todos los discípulos, expandiéndose en vibraciones de amor consciente, calmado y sereno mirando en el infinito de todas las cosas. Encarna la propia faz del universo. Vosotros, que sois discípulos amados, buscad en esa Fuente inagotable de amor, la Fuerza, la Salud, la Serenidad y el Poder.

Meditad sin embargo, que son Arcanos con que la Presencia Divina opera en el universo. Es la propia magia divina, es la luz que se torna pensamiento. No os limitéis con vuestro ambiente de acción; ultrapasadlo, id más allá donde actúen vuestros espíritus casi lavados del pecado original. De cualquier modo, entre tanto, podéis ayudar a vuestros hermanos a subir un grado más; a correr la cortina de ese horizonte de primores que es la VERDAD EXCELSA.

La incomprensión, la injuria, la infamia, os alcanzarán, pero perseverad en vuestra voluntad de ascender y haced que vuestros ojos sean ciegos y vuestros oídos no escuchen esas injurias porque tendréis que equilibrar en vosotros mismos la PRESENCIA DIVINA y Ella jamás aceptará en su plano de acción lo que es discordante.

Jesús en este momento, al nacer el Sol, extiende sus manos en bendiciones a la humanidad y para que esa humanidad pueda recibirlas con el corazón abierto y aprovecharlas para su evolución, vosotros que sois conscientes, podéis y debéis contribuir.

- d. Recibid las vibraciones de Amor que en este momento todos los Maestros os envían, e impregnaos de las Fuerzas solares con siete respiraciones profundas, imaginando llevarlas en la sangre, a través de los pulmones; después cargad de esa misma fuerza el corazón, por medio de 7 vocalizaciones de la letra O.
  - e. Práctica de la Luz.
  - f. Práctica Zodiacal del Signo Leo.
  - g. Haced enseguida la siguiente invocación en beneficio de la humanidad.

#### Invocación

Fuerza pura del puro amor, ven y penétrame. Preciso de ti para poder avanzar, porque sin ti el camino está lleno de tinieblas y mis propias fuerzas me abandonan en medio del camino. Te deseo y en este deseo está la unificación de mi Ego con el Ego divino. Entonces caminaré seguro de mi fuerza, porque es en tu fuerza en donde se escuda mi yo.

Maestros que me protegéis del Invisible, y como sabios y cariñosos Padres, me mostráis los errores; que vuestra protección no me falte, pues donde debo llegar ya están los otros.

Mi fuerza sentirá la pureza del amor, porque ya se despierta el deseo de amar a la humanidad en mi corazón. Ya experimento el vislumbre de la felicidad de aquél que dentro de si mismo se da en el amor, y en amor bendice a los que se acercan a El.

Quiero y deseo que la humanidad sea buena y pura y que toda ella, dentro de la unidad sea paz y concordia.

Oh humanidad, avanza bajo la divina protección de la bandera de la Luz que es el puro Amor. Unámonos para que la felicidad de ser UNO, nos haga partícipes del mismo trabajo en la evolución.

A todos vosotros mis hermanos en la humanidad, saludo en el nombre de Dios... Y que podáis recibir en este momento todas las vibraciones de Amor que os envío como vehículos de la Luz.

h. Entra ahora en el silencio y deja que las más puras vibraciones de Amor que acabas de invocar y enviar a la humanidad, se filtren a través de tu mente y corazón, tomando el destino propicio en beneficio común. Sumérgete en lo invisible por el tiempo que puedas.

- i. Repetir tres veces: "YO SOY LA MENTE DIVINA VIBRANDO EN LA PURA PRESENCIA...".
- i. Tres veces el Mantram IAO.
- k. Oración: "Desde el punto de Luz...".

#### 6ª Práctica.

# Signo de Virgo. Del 23 de Agosto al 23 de Septiembre.

- a. Al levantarse por la mañana, haz la señal de la Cruz y tus primeras higienes.
- b. Consagraciones al Ego y al Maestro.
- c. Oración: "Fuerza universal y Cósmica...".3 veces el Mantram AUM.
- d. 7 respiraciones llevando mentalmente las fuerzas solares a la altura de los riñones, con intención de que penetren en las glándulas suprarrenales, vitalizándolas. Al inspirar llena primero el vientre subiendo después el aire a los pulmones, distiende bien el vientre para que todos los órganos se muevan o reciban el aire. Al espirar contráelo lo más posible. Después de las siete respiraciones, descansa.
  - e. Práctica de la Luz.
  - f. Disciplina Zodiacal del Signo Virgo.
- g. Mantram INUHAN (Este mantram te ayudará a equilibrar los órganos del vientre, estómago, etc.).
- h. Práctica del silencio: En seguida medita. Deja que los puros efluvios de Amor envuelvan tu cuerpo, venidos de tu espíritu por la meditación y por el sufrimiento consciente de vidas y vidas de servicio permanente. Así, la música que produce cada partícula del universo será vida en ti. Y los sonidos divinos de la música de Dios Amor envolverán a todas las criaturas. La vida universal es plena en belleza y equilibrio. Deja cantar en ti la alegría perfecta para que la armonía y la paz espiritual se hagan sentir.
- i. Ahora vuelve tu pensamiento optimista para la Tierra que representa la subida del triángulo invertido de la propia tierra. Y ésta se halla en fase perfecta de evolución. Ayuda conscientemente a tu planeta en esta ascensión. El trabajo es tuyo y de los que cooperan contigo. Aprovecha este signo y realiza en tu Templo el gran servicio dentro del Silencio. Pero actúa también fuera del Templo y enseña y lanza la simiente de la Verdad, pero sabe bien que sólo debes usar los ambientes o tierras propicias. Llena tu corazón de Amor, de gratitud y de valor, y con los brazos levantados, de pie hacia el Oriente invoca:

#### Invocación

"Benditos Rayos Cósmicos dé Amor y Protección del Aura de la Tierra; penétrale, infunde en ella toda la paz y armonía de que carece para su trabajo evolutivo.

Bendícela y torna su centro en una Fuente de Amor y perfección; haz que irradiando del centro, este Amor y esta Perfección alcancen a los seres y a las cosas del universo.

Oh Fuerzas invisibles emanadas de los Maestros de Sabiduría y Luz, ayudadme, para que sea así."

- j. FA FA FA AMEN.
- k. Meditación por algún tiempo.
- 1. Tres veces: "Yo soy la Mente Divina, vibrando en la presencia pura."
- m. Mantram I A O, 3 veces.
- n. Oración: "Desde el punto de Luz...".
- o. Cruz Svástica.

#### 7<sup>a</sup> Práctica.

## Signo Libra. Del 23 de Septiembre al 20 de Octubre.

- a. Querido discípulo, levántate con el pensamiento y el intenso deseo de practicar por lo menos una obra buena. Haz la señal de la Cruz, después de las primeras higienes, recógete en tu Santuario y practica tu trabajo.
  - b. Consagración al Ego y al Maestro; oración "Fuerza Universal..."
  - c. Mantram A U M...
  - d. Práctica de la Luz.
  - e. Signo Zodiacal de Libra.
  - f. "Yo soy la resurrección y la vida", 3 veces.
- g. Magia del Silencio: Sentado frente al Este o a ser posible de pie. Brazos extendidos en cruz, respira profundamente 7 veces, imaginando que los rayos solares, como potencia cósmica, cargados de las vibraciones del signo de libra, penetran tu cuerpo e impregnan todas tus células, equilibrando sus funciones... Como sabes, Libra es el equilibrio, sus vibraciones producen estabilidad cuando son utilizadas con sabiduría.

Ahora, entiende bien: En el Templo del Silencio sólo tienen entrada aquellos que, libres de todo lo que es exterior e ilusorio, se sumergen en las cosas verdaderas del espíritu. El fuego interno abrasa con el calor de su llama e impele al discípulo a las realizaciones máximas. En la vida humana, recibe el influjo de la Vida Divina, como muchos están recibiendo y disfrutando las delicias del cielo.

Recuerda, querido discípulo, en muchos y muchos caminos, lloran las criaturas desoladas buscando un poco de fe, que las pueda servir de guía para encontrar el camino donde puedan descansar de los dolores y torturas de karmas diversos.

Afirmate en la divina protección y sigue sin temor o vacilación. Las deudas kármicas de cada uno pueden ser saldadas por el trabajo consciente en pro de la humanidad.

Con Amor tendrás la sabiduría y la Fuerza. Podrás seguir alegre y triunfante, porque el Reino de Dios está próximo y lo alcanzarás por el poder de la Voluntad al servicio del perfecto equilibrio del pensamiento, sentimiento y acción.

Consérvate en absoluta unión con el Padre Divino y verás dentro de algún tiempo, los resultados maravillosos de la plena aceptación de la Luz Divina.

Trabaja con serenidad, confianza y fe, y alcanzarás los Poderes Divinos para que los uses enseguida en acción continua en pro del equilibrio del mundo.

Por el camino de la Verdad realizarás la vereda que te conducirá a la senda verdadera de los Maestros y lo alcanzarás todo.

Atrévete en el silencio y escucha la voz del Maestro Interior... Porque, no olvides, "Yo SOY en Luz la proyección de lo Divino". ¿Me escuchas?... ¿Me entiendes?... Entonces entra en el silencio por algunos momentos y después piensa, imagina tu cuerpo envuelto en una Luz blanca; del Ego Divino vienen vibraciones de Luz al átomo NOUS; del átomo NOUS parte la fuerza para todas las células, centros nerviosos y motores, y se concentran finalmente en el plexo solar.

Busca en este silencio constructor el equilibrio perfecto, en el cual serás hoy ayudado por el impulso de las vibraciones benéficas de Libra.

h. Yo soy en la Luz el equilibrio perfecto. Soy fuente de Poder y de Amor. Estoy en Dios como Dios está en mí.

i. Mantram "YO SOY", 3 veces.Mantram I A O.Oración: "Desde el punto...".

# 8ª Práctica. Signo Escorpio. Del 23 de Octubre al 21 de Noviembre.

- a. Al levantarte por la mañana haz la señal de la Cruz y tus primeras higienes, recogiéndote enseguida en tu Templo.
  - b. Consagraciones al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza universal y Cósmica...". 3 veces el Mantram A U M.
  - d. Práctica de la Luz.
  - e. Práctica Zodiacal.
- f. Magia del Silencio: Que en tu corazón reine la paz, que tus manos bendigan como tu corazón, para que los maestros te puedan transmitir las puras emanaciones de la Fuente de Luz. No te detengas en parte alguna procurando lo que dentro de ti mismo se encuentra de una fuerza que pasa a todo. Es el templo viviente de la Divinidad. Que no sea jamás profanado, ni siquiera en pensamiento.

Que tu lema sea Voluntad, Acción, Amor...

Alcanzarás un reino que está dentro de ti mismo, por el amor. El reino del Amor crístico. Amor consciente, Divino creador.

No usarás el amor sexual como un simple placer vulgar. Lo has de usar para crear pensamientos positivos que deben emanar siempre de ti, especialmente cuando te acerques a la criatura que te fue destinada como compañera en la encarnación presente.

Si así lo hicieras, que los Maestros Sapientes te acepten como guardián de la Santa Paz, que deberá reinar en el mundo y que será edificada por ti en colaboración con todos tus hermanos. Que vuestros pensamientos unidos emanen Fuerza para que la realización de esa Paz sea en verdad la paz Divina.

"Fuerza protectora de los Maestros, ven hacia mí, que yo pueda ser un receptáculo de las más elevadas vibraciones para su difusión en la humanidad, y que todas las criaturas puedan compartir la santa gracia de vibrar conscientemente con la Divina Presencia. Así sea."

| g. | <u>Vocaliza</u> | <u>Mentaliza</u> |
|----|-----------------|------------------|
|    | I (Pineal)      | Azul             |
|    | E (Laringe)     | Verde            |
|    | O (Corazón)     | Dorado           |
|    | U (Plexo)       | Rojo             |
|    | A (Gónadas)     | Blanco           |

siguiendo el orden conocido de la cabeza a los órganos sexuales.

h. Tres veces cada afirmación después de una pequeña pausa: "Dios, Tuyo es el Reino, tuyo será en la tierra el Reino de la Paz.

Dios, Soy tu servidor y pongo todas mis fuerzas sexuales al servicio de la Luz. Dios, Yo, tu hijo, amo la Luz y quiero servirla, porque soy la Resurrección y la Vida".

#### Meditación profunda.

- i. Entra en el silencio y medita. Entrégate al servicio del bien y serás un sacerdote de la Magia Sagrada, de los Arcanos Divinos.
  - j. 3 veces el Mantram I A O.
  - k. Oración: "Desde el punto de Luz...".

# 9<sup>a</sup> Práctica. Signo Sagitario. Del 21 de Noviembre al 22 de Diciembre.

a. Levántate antes de la salida del Sol, con el firme propósito de practicar solamente el bien. Haz la señal de la Cruz, eleva los brazos y di:

"OH PODER, OH FUERZA, OH SUPREMO PADRE, YO ME UNO A TI POR EL AMOR, POR EL SERVICIO Y POR LA FE."

Enseguida y después de tus higienes, recógete en tu Santuario.

- b. Consagración al Ego y al Maestro.
- c. Oración: "Fuerza Universal y Cósmica...".3 veces el mantram A U M.
- d. Práctica de la Luz.
- e. Práctica Zodiacal de Sagitario.
- f. Magia del Silencio: El silencio embriaga hasta tal punto el espíritu, que es en él donde se verifican las grandes transformaciones. Procura, siempre que puedas, quedar en silencio. Es éste el Gran Alquimista del Universo. Su trabajo es de tan importante trascendencia que todo se transforma a su toque mágico. Los dolores vividos en el Silencio son los más provechosos y de mayor poder evolutivo para el espíritu. Las alegrías que cantan en el silencio, cantan la divina música del Amor.

En las prácticas el silencio nos dará Luz y poder evolutivo.

Medita un poco en el signo de Sagitario, su planeta es Júpiter. Todas las influencias son benéficas. Cabe al discípulo escoger su camino y ser feliz o no. Cada uno labra su propia sentencia en Sagitario. Que tu elección sea benéfica, por ser justos y acertados tus pasos en el camino.

Y, ¿cuál es el camino recto? Tú lo sabes y sabes cómo buscar Fuerzas para no desviarte de él.

Vamos, hijo mío, entra en el silencio, oye la voz interna y aspira al auxilio de Júpiter, invocándolo en el Mantram I A 0 (3 ó 7 veces), para enseguida caer en el más profundo y prolongado silencio.

Guarda silencio de todo lo que viste y oíste durante la meditación. No hables nunca de tus experiencias a nadie. Las instrucciones ocultas son individuales. SI QUIEBRAS ESTA ORDEN PODRAS FRACASAR EN TODAS TUS EXPERIENCIAS, PRESENTES Y FUTURAS.

Si recibiste durante la meditación alguna orden o práctica en beneficio de la humanidad, hazla. Si no, haz lo que voy a recomendarte, ya que debes haber salido de este prolongado silencio lleno de vida y fuerza, y animado del más sincero deseo de trabajar más y más en pro de tus hermanos, que siguen a tu lado el doloroso camino de experiencias terrestres en busca de la evolución del espíritu.

YO SOY LA FUERZA ETERNA DEL AMOR ENVOLVIENDO Y GUIANDO A LA HUMANIDAD PARA LA UNIDAD ABSOLUTA.

YO SOY LA NATURALEZA INTERNA DESPERTADA AL AMOR CONSCIENTE PARA BENEFICIO DEL TODO DEL CUAL APENAS SOY UNA PARTICULA.

YO SOY UNA CHISPA. DIVINA QUE ENVUELVE A TODOS LOS SERES DE LA CREACION EN AMOR, FRATERNIDAD Y PAZ.

Termina tus prácticas dando la bendición a los cuatro puntos cardinales.

- g. Tres veces el Mantram I A O.
- h. Oración: "Desde el punto de Luz...".
- i. Señal de la Cruz en la cabeza, en los labios y corazón, cerrando un círculo semejante al de la entrada en el templo (svástica).

#### 10<sup>a</sup> Práctica.

# Signo Capricornio. Del 21 de Diciembre al 20 de Enero.

- a. Levantarse con el pie indicado por la respiración, señal de la Cruz, 3 respiraciones fuertes, primeras higienes y recogimiento en el Santuario.
  - b. Consagraciones al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza universal y cósmica...".
     Mantram AUM.
- d. Siéntate cómodamente y entra en el Silencio. Piensa en las puras fuerzas cósmicas que te envuelven en una Luz encarnada, después azul y finalmente violeta; que esa Luz recorra toda la superficie de tu cuerpo, bañe tu piel y se concentre en las rodillas, donde hay una importante glándula a desarrollarse. Haz entonces el Mantram FA por siete veces, dándole el máximo de vibración consciente para que la tonalidad violeta produzca el efecto purificador que te hayas propuesto.
  - e. Dominio del pensamiento o práctica de la Luz.
  - f. Ejercicio Zodiacal de Capricornio.
- g. Confiemos en la Divina Presencia que nos dirige. Ella por sí sola es la fuerza motriz del universo. Consideremos los valores evolutivos tales como ser: medio ambiente, realización del hombre y confianza en el Yo superior. Consideremos también que el ser viviente es animado de Voluntad; que esa Voluntad, dirigida por la Divina Presencia concentrará las fuerzas necesarias para vencer serenamente las vibraciones negativas en el medio ambiente, permitiendo las realizaciones kármicas dentro de las propias del Ego Divino. Por consiguiente, sabiendo la criatura que la Voluntad Divina podrá concatenarse con la suya si está bien dirigida, REALIZARA, si así lo quiere, la transformación de fuerzas negativas en los más firmes poderes, los cuales por ser positivos, serán dirigidos en beneficio de la humanidad y le traerán mayor provisión de Luz y Fuerza.

Compensando así el esfuerzo humano y racional de proyectarse hacia lo más alto, no se detendrá jamás, porque sabe que realmente está avanzando en el camino, permitiendo así su evolución. Basta SILENCIARSE contemplando la naturaleza en cualquier modalidad, para sentir la Vida Divina fluctuando en todas las cosas, y que el universo de su vida misma se mueve en una atracción divina de integración en el Todo. Sé que los amados discípulos de este Curso son animados del mejor deseo de cooperación con la Divina Presencia Activa...

La criatura que penetra el camino evoluciona continuamente, sin embargo a cada uno le es dado el deseo de evolucionar más rápido. La cadena de seres para la evolución, entre tanto, obedece a planes divinos indestructibles; por eso cualquiera que sea la directriz tomada, más o menos rápida, llevará a la criatura a la meta anhelada. A los que caminan de frente les es dada una oportunidad más, cuando quieran servir y ayudar a los más atrasados, enviándoles pensamientos positivos capaces de fortalecer su voluntad, reanimando sus fuerzas gastadas.

A ti discípulo amado, confio una parcela de la Gran Obra en beneficio de los hermanos que vienen detrás. Entra en el Silencio, medita sobre todo lo que acabas de leer y aprender y

toma tu resolución. Y si todavía me quieres seguir, ora conmigo en beneficio común de todas las criaturas:

"OH CAUSA INFINITA DE TODO LO QUE FUE CREADO. CONSCIENCIA ILIMITADA DEL INFINITO PODER, QUE VUESTRA MAGNIFICENCIA LLEGUE A NOSOTROS PARA QUE PODAMOS SENTIR LA VIDA ESPIRITUAL, Y EN ELLA DIGNIFICAR NUESTRA PROPIA VIDA. CONFIERE A CADA SER LA POTENCIA CREADORA DEL BIEN, PARA QUE TODOS LOS PENSAMIENTOS AL HACERSE POSITIVOS, SEAN PEQUEÑAS FUENTES DE PODER Y DE AMOR. HAZ QUE NUESTROS CORAZONES ESTEN ABIERTOS A LA LUZ Y QUE PODAMOS DIRIGIR NUESTROS PASOS HACIA VOS. OH PODER, OH AMOR, OH LUZ, ASI SEA."

- h. Tres veces el Mantram I A O.
- i. Oración: "Desde el Punto de Luz...".

# 11ª Práctica. Signo de Acuario. Del 20 de Enero al 19 de Febrero.

- a. Levantarse con el pie indicado con la respiración, señal de la Cruz, hacer tres respiraciones fuertes, primeras higienes y recogimiento en el Santuario.
  - b. Consagraciones al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza Universal y Cósmica...". Mantram A U M, 3 veces.
  - d. Práctica de la Luz.
  - e. Ejercicio Zodiacal y afirmación, "YO SOY LA RESURRECION Y LA VIDA".
  - f. Comienzo de la práctica correspondiente al signo Acuario:

"Amados hermanos de la Tierra: levantaos para que pueda manteneros con mi bendición por encima de las miserias humanas.

Levantaos, sed libres y gozosos...".

Podréis conquistar esa libertad, esa alegría con un pequeño esfuerzo hasta tener fe en el corazón y confianza absoluta en las enseñanzas. Sabiendo que este curso debe ser hecho según el camino indicado por el zodiacal, recordemos algo de aquel curso: Acuario ejerce su influencia principalmente en las piernas, específicamente en las pantorrillas y también sobre la oxigenación sanguínea, los nervios y los ojos. Bajo la influencia Saturno Acuario nacen los grandes teósofos, los luchadores por los principios religiosos, los idealistas y los inventores. Los ocultistas tienen en un gran porcentaje su ascendente en Acuario o el Sol en dicha constelación, pues con ella nace la intuición oculta.

Volvamos a la práctica del Silencio. Mantened vuestros pensamientos al unísono y con firme voluntad en el camino.

Pedid la orientación segura para vuestra vida en la Poderosa Presencia de la Protección Cósmica. Podéis estar seguros de que recibiréis Fuerza suficiente para trabajar en esa presencia.

Hay mucho de verdad y claridad en lo que lleváis realizado hasta hoy. Podréis ir tal vez más rápido. Escoged, pues la Fuerza Divina existe en cada uno y depende de la criatura continuar o no dentro del Karma. Estudiad, observad mucho, todo os fue dado para que lo esencial fuese encontrado.

Ya vimos antes que Acuario os ayuda a pesar de tener intuición oculta. Aprovechad, pisad firmes en el camino y seguid al Maestro.

Poneos de pie, brazos y piernas separados del cuerpo como una estrella. Imaginad una corriente de Luz venida de la constelación de Acuario directamente a la pantorrilla izquierda, siguiendo a través del corazón hacia el cerebro, descendiendo a la pierna derecha, pasando a la pierna izquierda y circulando nuevamente por el cuerpo. Pensad que esa corriente vitaliza la sangre, equilibra los nervios y da vida a los ojos. Emitid entonces el Mantram FA,

deseando amorosamente que esa poderosa fuerza concentrada en vosotros se eleve al Sol espiritual para descender con más poder y vitalidad sobre todas las criaturas, con el fin de que la evolución se haga más rápida en la tierra.

Sentaos enseguida y haced algunos segundos de silencio diciendo:

YO SOY LA FUERZA PROPULSORA DE LA LUZ, Y EN LA LUZ SEGUIRE COMO EL ENVIADO DE DIOS PARA COLABORAR EN LA GRAN OBRA.

Entrad en silencio absoluto y dejad que vuestro espíritu siga por algunos momentos con el Maestro que seguramente se os presentará. Al despertar de nuevo dad gracias y confiad cada vez en la protección de vuestros Maestros, cerrando los trabajos.

- g. 3 veces el Mantram I A O.
- h. Oración, "Desde el Punto de Luz...".

#### 12<sup>a</sup> Práctica.

## Signo de Piscis. 19 de Febrero al 21 de Marzo.

- a. Al levantarte por la mañana, haz la señal de la Cruz y tus primeras higienes, recogiéndote enseguida en tu Santuario.
  - b. Consagraciones al Ego y al Maestro.
  - c. Oración: "Fuerza Universal y Cósmica...".3 veces Mantram A U M.
- d. Ponerse de pie frente al Este y pensar en el Padre o Logos Solar, en sus vibraciones vitales que a través del Sol entran por los brazos, y desciende a ti por la fuerza del fuego purificador. Procura sentir por tres veces y por algunos segundos las condiciones que indica esta lección. (Esta práctica puede ser hecha bajo los rayos del Sol o en el Santuario).
  - e. Práctica de la Luz.
  - f. Ejercicio Zodiacal de Piscis.
- g. Estamos al final de nuestro Curso. Antes de cerrarlo sin embargo, quiero hablarte sobre el camino que buscas con tanta dedicación. Quiero también felicitarte por tu esfuerzo. Cerraremos con llave de oro este curso. Lee con atención lo que tengo que decirte, antes de entregarte a las prácticas finales.

Hay formas y formas de vida, como hay formas aladas en las míseras lagartijas que se arrastran. MEDITA UN INSTANTE EN LAS POSIBILIDADES EVOLUTIVAS DE UN SER EN UNA ENCARNACION, que aún cuando susceptible a penas y dolores, si sabe rescatarse puede elevarse a las cimas más altas.

Ten siempre en tus labios una palabra noble para el miserable que dirige su mirar humilde solicitando tu caridad. Mira con amor a los infelices que a ti se aproximan, porque ganarás con ello que tu Alma pueda irse emancipando de su Karma. Haz que tu destino sea el de un ser que vibra en la Luz, y que en la Luz realiza su estancia permanente.

Riega tu bondad para que se multiplique en bienes para tu espíritu. Recógete en tu Templo y ora por aquellos infelices que como hojas caídas del árbol del camino, ruedan en las brisas del otoño, sin destino. Las vibraciones de tu oración caerán sobre él y sentirá una dulce armonía, un gran bien hecho de silencio y quietud que le llena de súbito el alma reseca por el dolor. No será más que la gota de amor derramada en la plenitud de tu alma a través del sentimiento puro arrancado a tu divino ser.

NO DUDES, NO CEDAS a la tentación de detenerte a recoger las flores primeras. Prosigue tu jornada de Luz en sacrificio al puro amor universal. A los que te injurian con palabras crueles, en los cuales la maldad está tan presente como la Luz en tu espíritu, respóndeles con Amor. Ganarás así un hermano por la fuerza misma de este poder puro y santo. Continúa, discípulo, con mayor firmeza en tu camino. No desmayes ante las espinas y los abrojos que se encuentran dispersos en la senda que transitas, porque tu alma liberada por el amor, volará a hermosas e insospechadas regiones.

Alcanzadas estas alturas, el mundo será para ti una simple visión; un escenario pasajero formado por figuras imprecisas que no llegarán a manchar la pureza de tu sentimiento. Consérvate siempre a la derecha del Padre y enseña que el amor es la Fuente inagotable de Sabiduría y Fuerza. Que tu ideal de Luz sea ampliamente satisfecho y que todos tus anhelos sean realizados. Que la fuerza Crística te lleve el poder de la acción. Así encontrarás más Amor puro en tu camino. Extiende tu mano al peregrino exhausto que espera confiando tu llegada. Háblale del Poder Divino, que es la fuerza que te impele, y continúa tu trayectoria porque te esperan muchos otros delante.

Hazte tan puro como los lirios que presos en la ciénaga, ostentan su blancura y perfume indecible. Dentro de la maldad humana, tu alma que se eleva a los cielos debe ser como un lirio simbólico, la flor de la pureza. La fuerza, poder y amor de Dios llenan tu ser Divino, y jamás deberás mancillar el Santuario sagrado de la esencia divina con pensamientos irreverentes de odio y desamor a la humanidad. Transforma este mismo santuario en la morada de la fuerza Crística. Busca el silencio que habla dentro de ti mismo.

Cierra ahora tus prácticas matinales con lo siguiente: Pero antes de todo, entrégate a una meditación profunda sobre lo que acabas de leer.

Unidos los pies, las manos juntas, los dedos índices unidos y colocados sobre los labios, los ojos cerrados, medita sobre el signo de Piscis; eleva tu pensamiento a Júpiter, y deja pasar por tu mente toda la grandiosidad de los grandes seres del planeta.

Envuélvete entonces en una esfera mental de luz azul. Piensa en traer las fuerzas así canalizadas a tu glándula pineal, viéndola inundada de esa luz azul, y después de retener esa imagen perfecta, piensa en llevarla a los pies, emitiendo el Mantram IEOU siete veces.

- h. 3 veces el Mantram I A O.
- i. Oración: "Desde el Punto de Luz...".
- j. Por la noche, después de la lectura de esta lección y de una larga meditación sobre el silencio interno, cierra tus prácticas con la siguiente afirmación:

ME PONGO DE ACUERDO CON EL PODER DIVINO Y COMO QUIERO SERVIR TRABAJARE CONSCIENTEMENTE DURANTE EL DESCANSO DE MI CUERPO, EN EL SUEÑO EN QUE LAS FUERZAS DIVINAS ME ENVUELVEN Y YO PUEDO SEGUIR LOS PASOS DE MI MAESTRO.

k. IAO, 3 veces.

**Taumaturgia** 

T

Si abrimos las Sagradas Escrituras, tanto si es la Biblia como nuestra Pistis Sophia, encontramos interesantes relatos de curaciones de enfermos realizadas por los cristianos que habían recibido el Espíritu Santo. Jesús el Nazareno transmitió su poder curativo a los Apóstoles, y por ellos a todos los creyentes. Jesús autorizó a los Apóstoles a curar a los enfermos del mismo modo que El lo hacía.

Actualmente existen muchas sectas que afirman tener iguales poderes. Por ejemplo, la Christian Science, extendida por todo el mundo, pero sobre todo por los Estados Unidos. Esta Christian Science (Ciencia Cristiana) tiene por todo el globo curadores que utilizan oraciones o versículos bíblicos para curar a los enfermos.

En la gran mayoría de estos casos sé trata de autosugestión, es decir, que curan mediante un poder que reside dentro de nosotros mismos. En Francia, un farmacéutico llamado Coué utilizó métodos de curación por medios distintos a los de la medicina oficial, y aunque hubo muchas curaciones también hubo muchos fracasos. Coué curó especialmente casos de neurosis, pero no logró curar ni a ciegos ni a leprosos, y no resucitó muertos como hizo Jesús el Nazareno.

Es curioso que Jesús para hacer estas curaciones pusiese la mano sobre la cabeza del enfermo, pronunciando determinadas frases como "Levántate y anda". Cabe preguntarnos aquí, ¿sobre qué parte del cuerpo actuaba Jesús? ¿Sobre la cabeza, sobre el cuerpo material o sobre el cuerpo espiritual? En varios sitios afirma Jesús que tenemos un cuerpo animal y un cuerpo espiritual. Si estudiamos las escrituras vemos que somos un trío: un cuerpo material, un alma y un espíritu. La acción curativa se efectúa siempre sobre el cuerpo etéreo, pero impulsado por el espíritu. La Biblia dice que solamente el cuerpo material es visible, los otros cuerpos son invisibles. Es decir, que generalmente los otros cuerpos son invisibles, aunque a veces el cuerpo astral o alma pueda materializarse y aparecer como un cuerpo material, aunque sea una materia astral.

Se dice en la Biblia que tenemos un mundo visible y un mundo invisible. Nosotros los Rosacruces, podemos hacer visible lo invisible por medio de los rituales iniciáticos. Lo visible, es temporal y sólo las cosas que no se ven son eternas, dice la Biblia. La Santa Iglesia Gnóstica cultiva estas artes y ciencias sagradas. Todo Rosacruz debe poseer esa virtud curativa, pero a condición de que la cultive, de que aporte la paciencia y constancia necesarias para prepararse en nuestras escuelas, para luego curar a los enfermos. El discípulo que quiera triunfar de las pruebas, tiene que someterse a cierto ascetismo. Todos son llamados a abandonar sus hábitos y a someterse a las pruebas, y a tener en cuenta que la limpieza del cuerpo es condición sine qua non.

En el mundo médico suele decirse que el médico no se hace sino que nace. El verdadero Gnóstico y el verdadero Rosacruz vienen al mundo con esas facultades.

Para poder curar el Rosacruz debe someterse a ciertos preparativos que en parte ya conocen mis discípulos por mis libros y cursos. En ellos he encaminado a mis discípulos hacia las prácticas con que se aumentan las fuerzas curativas.

Dichas corrientes curativas han sido denominadas "corrientes ódicas", que pueden ser visibles en la oscuridad, poniendo las manos extendidas una frente a otra sin tocarse. Se les ha dado también el nombre de corrientes magnéticas. Estas fuerzas magnéticas las

acumulamos cuando dormimos durante la noche, o cuando nos relajamos durante el día en posición supina. Este estado de relajación se consigue mediante el uso de la concentración, ya que al concentramos en un estado de tranquilidad psíquica y relajación muscular, las corrientes o fuerzas cósmicas penetran en nosotros. Estas son las corrientes magnéticas que se convierten en fuerza curativa.

Todos aquellos que pretendan curar a un enfermo deberán primero prepararse mediante ejercicios respiratorios, que deben hacerse con la mente fija en el deseo de que el aire entre en el organismo para la creación de fuerzas vitales. Al mismo tiempo debe enseñar al enfermo a hacer dichos ejercicios respiratorios rítmicos, y que al penetrar el aire por los orificios nasales, reciba elementos salutíferos y vitalizadores, y que al expulsar el aire por los mismos orificios lo haga con la intención de expulsar toda enfermedad e impurezas.

El aire que recibimos al respirar debe ser considerado como el principio vital universal recibido por los seres humanos como un "elixir de Vida" o "quintaesencia" dado por el cosmos durante nuestra existencia terrenal, y que al morir regresa al cosmos. No se trata aquí de un "elixir de vida" alquimista, sino el de los Hermanos Rosa-Cruz, o sea el Prana, que es una esencia interna íntima, elemento espiritual del aire. Estos ejercicios deben ser siempre rítmicos y ordenados, según el caso por cinco, por diez minutos, media hora o una hora, pero en todos los casos con el mismo ritmo y a las mismas horas.

II

El Maestro J. B. Kerning dice: "Dios es uno y un misterio religioso Tri-Uno. El hombre es múltiple en sus aspectos. Sólo Dios es único. El se manifiesta como unidad en la diversidad del cosmos. Esta representado en el cosmos por el electrón. Existe por lo tanto para nosotros una dualidad: por un lado, el gran todo y por otro el pequeño electrón, como parte integrante del átomo. La teoría de los cuantos nos hace sospechar aún otras divisiones. Aquí cabe preguntarnos si en estas regiones tenemos ante nosotros la materia, o si nos encontramos ya en lo espiritual."

Hasta ahora los electrones se nos presentan como las partículas más pequeñas de la energía eléctrica. Podemos preguntarnos: ¿qué es en sí la electricidad? Se nos contesta que un fluido, una energía que existe en la naturaleza. Pero esta respuesta no nos satisface. Lo único que sabemos hasta ahora es que los electrones son los portadores, los exponentes, de la energía eléctrica. Entonces nos preguntamos: ¿Qué es la materia? Y la contestación inmediata es que la materia es solamente ilusión de los sentidos, pues la llamada materia no es más que una vibración de los átomos e impulsos de los electrones. Que el cosmos o el gran Todo sea de naturaleza electrónica, aunque se descubran nuevas divisiones, es un hecho que ningún hombre de ciencia puede negar. No hay más que una realidad. Y esa realidad es Dios. Dios omnipresente, sobre todo en nuestro interior.

Podríamos decir que nuestra tierra y el cosmos son otra realidad, que se manifiestan por las partículas de los electrones, y que como todavía no tiene un nombre, se le ha designado, por lo pronto, con el nombre de "ES". Este nombre de "ES" lo admitimos como la vibración propia de los electrones. Estos forman siempre parte de los átomos, los cuales son diferentes. Hay átomos que tienen dos electrones y otros que tienen cien. Yo sostengo que los átomos que forman parte del corazón deben tener en su intimidad un número máximo de electrones. Para mí, estos representan el puente entre lo material y lo espiritual.

Afirmamos que tenemos una vida interna y otra externa. La interna es la que nos preocupa aquí.

Sabemos que los átomos forman moléculas, de ellas se han formado los cuerpos celestes, a éstos han seguido los sistemas estelares, la Vía Láctea formó la célula, y de ésta se produjeron los seres humanos. Estos seres humanos, es decir, nosotros, forman a su vez familias, estos grupos sociales, y éstos pueblos y estados.

El ser humano tiene una parte visible y otra invisible, denominada vida interna. Si admitimos que nuestro espíritu es una parte de Dios, entonces es verdad que el yo personal no es idéntico al Yo espiritual. Y si el espíritu es parte de Dios, tiene que serlo desde la eternidad.

El yo humano es producto de la unión de la materia con el espíritu, al cual llamamos alma. Si tomamos una flauta, ésta no es música por sí sola. Lo mismo sucede con el hombre, no es solamente cuerpo, ni solamente espíritu, sino un instrumento por el que se manifiesta el espíritu divino.

Sostenemos por lo tanto el siguiente axioma: Tenemos una vida externa y además una vida interna, que es la causa y base de la anterior.

Suponiendo que existiera un hombre que supiera todas las cosas de memoria, que pudiera relatarnos textualmente todos los clásicos, por ejemplo, y que no tuviera vida interna, no valdría nada.

La facultad de tratar enfermos no corresponde al hombre que tiene todos los preparados farmacéuticos registrados en su memoria, pues todos son productos materiales que pertenecen a la vida externa, sino al gran médico que sabe valerse de la vida interna con todas sus prerrogativas y poderes.

La ciencia cerebral no es la clave para las cosas espirituales. Gernold, en su obra titulada "La última Ley", dice que cada enigma no descubierto es una mancha en el escudo de la ciencia. Cada desgracia que sufre la humanidad puede considerarse finalmente como un fracaso de los hombres de ciencia. La ciencia nos ha traído en los últimos siglos la civilización tecnológica, no la cultura, que es diferente, y ha tenido en las últimas guerras la confirmación de sus fracasos. Merecen maldición eterna esos instrumentos letales para destruir al hombre que se emplean en las guerras. Las ciencias han abandonado la naturaleza y se han convertido en una abominación que da la espalda totalmente al plano espiritual. Nosotros queremos vivir en el verdadero camino. Dice Gernold que el reconocimiento final no está donde se encaminan los científicos sino de donde vienen.

No voy pues a dar en este curso recetas científicas sino algo que está muy por encima de ellas. Quiero enseñar aquí en pocas palabras el arte de curar, el verdadero arte de recuperar la salud perdida.

Parece que el mundo es cada día más indigno, y para volver a llegar a una vida digna, tenemos que apelar a la Divinidad en su exponente o sea en la vida interna. Este "ES" que reside en nosotros. Esto no se consigue mediante frases y oraciones dichas en voz alta, sino cumpliendo lo que dice la Biblia, llamando a Dios, acudiendo a El y llamándole por su nombre.

Cuando Moisés preguntó al Todopoderoso con qué nombre debería llamarle, El le dijo: Por "Jehovah". Si nos fijamos bien en ese nombre en muchos idiomas se escribe con H y en otros no, pero en realidad el sonido final es A. Queda entonces "Jeoua" o "Ieoua", o sea las cinco vocales de todos los idiomas naturales. Es decir, que debemos llamar a Dios por medio de las cinco vocales. Estas cinco vocales combinadas con las diferentes consonantes producen millones de palabras.

Hablar antecede al pensar y éste alcanza todas las cosas imaginables. El concepto determina los indicios de la imaginación. Pensamientos simples son aquellos en los que los indicios y la imaginación son idénticos. Toda fuerza es movimiento y todo movimiento se realiza en el tiempo y en el espacio, siendo condicionado por la materia y la forma. Las fuerzas absolutamente simples son aquellas en que la materia y la forma son idénticas. Fijémonos bien: esas condiciones sencillas las llevan en sí las letras de todos los alfabetos.

El escritor masónico Kerning nos dice: "No son las letras materiales las letras muertas, sino que todo se concentra en el valor espiritual de las mismas. Es un exponente divino, el espíritu que vive en las letras, sobre todo en las vocales, en las que reside un inmenso poder. Estas vocales son los exponentes de la Naturaleza, es lo primero que emplean los niños al balbucear. Una prueba de que son una manifestación del espíritu humano es que cuando una persona se pincha con un clavo exclama siempre con vocales.

Es decir, que las vocales, todo el alfabeto, el verbo, el Logos, tienen algo primitivo y sagrado. Con ellas podemos comunicarnos con Dios. Los efectos son diferentes, pero siempre grandes y su efecto en la Iglesia Gnóstica es sobresaliente (I-A-0).

Dios, que dió el lenguaje al hombre, nos habla por las letras y por medio de ellas nos hablan los escritores. Pero Dios nos habla por medio de toda la naturaleza. Nos habla en la flor, en la piedra y sus cristales, en las fuentes, en las estrellas, en el firmamento, en el mar y en la tierra. Nos habla en el cambio de las estaciones del año, en el cambio del día y de la noche, en la sonrisa de un niño, en fin, está con nosotros en todo, en la intimidad del movimiento.

Cada movimiento tiene su carácter específico. Las formas sencillas generalmente son de carácter y forma sencillos, pero de divina importancia, son las letras del alfabeto.

Si queremos formarnos una idea de lo que es el alfabeto desde el punto de vista científico, abrimos la enciclopedia. Nos encontramos entonces con unos artículos lingüísticos sobre esta ciencia. Nos hacen ver con diseños cómo actúan los labios, los dientes, el paladar, la lengua, las fosas nasales, la glotis, las cuerdas vocales y la tráquea.

Simbólicamente podemos imaginarnos que Dios es la deidad siempre omnipresente en el espacio. La palabra "Logos" es el poder con el cual se manifiesta. Y ese poder, esas fuerzas, reside en las letras y en el espíritu del alfabeto. El carácter de las letras es espiritual y se individualiza por la palabra. Todo lo que vemos es una especie de palabra de Dios, que se manifiesta en toda la naturaleza, en el rayo, en el trueno. Podemos simbolizar al Padre como la materia prima, o mejor dicho, como el elemento esencial o causa de la materia prima, y todas las fuerzas pueden representar, en su aplicación, al Hijo.

Todo el movimiento reside en las letras, el espíritu es el carácter específico del movimiento. En las letras reside toda la vida interna, es la estabilidad de la Deidad.

Mientras todo lo demás cambia sus formas, sus componentes, las letras permanecen inmutables, no sufren cambios, salvo entre sí con las consonantes. En este mundo tenemos que aprender todas las cosas. Nuestra vida sobre la Tierra es solamente un aprendizaje. El deletrear no hace excepción. Así como el niño pronuncia las vocales inconscientemente al sorprendemos con sus primeras palabras, así también nosotros tenemos que comenzar a deletrear todos los actos de nuestra vida. Generalmente los niños comienzan a hablar con vocablos simples. Nosotros que tenemos que aprender mucho de los niños tenemos que empezar también a deletrear interiormente, pues en esta manera de deletrear reside una ley fundamental de la vida.

Los cartujos, por ejemplo, se retiran en la soledad para guardar silencio. Nosotros no nos imponemos la obligación de guardar silencio, sino que con las letras, las vocales, actuamos sobre nuestra vida interior. Conocemos ciertos ejercicios, experimentados desde hace siglos, que se hacen con las vocales, con el fin de desarrollar dichas fuerzas mágicas, que podemos transmitir a los enfermos para curarlos, muy a menudo cuando la ciencia médica secular ha fracasado.

No quiero recordar con esto, que los enfermos no deben acudir al médico. Sería plausible que los médicos aplicasen además de sus sistemas materiales, los métodos sagrados de la Iglesia Gnóstica.

Si el médico es un hombre de sentimientos religiosos actuará como un sacerdote, y aconsejará a los familiares que ayuden al enfermo por medio de la oración.

Este curso se complementa con mi libro, publicado por vez primera en 1930, "Logos, Mantram, Magia", por lo que aconsejo su lectura simultánea.

El camino hacia la vida interior requiere, para dar condiciones de Templo a la residencia de Dios, cuatro columnas: Verdad, Sabiduría, Belleza y Fuerza. Pero para desarrollar esos elementos es preciso la armonía.

El cuerpo humano que un día salió armonioso de manos del Creador, se convierte por culpa nuestra en un conjunto disarmónico. Por lo tanto es nuestro deber restablecer y recuperar esa armonía que reside en la vida interior y que reacciona a la más leve llamada. Con toda seguridad, los átomos que forman parte de las células cerebrales son más armónicos que todos los que forman la constitución atómica de las plantas de los pies. Todas las sociedades iniciáticas hacen esta indicación a los Neófitos. Para conducir prácticamente a la armonía debemos pensar intensamente en la I. Si estamos solos debemos pronunciarla y al mismo tiempo debemos trasladarla mentalmente desde el cerebro al corazón, y lentamente pasar a todo el organismo hasta los pies.

Debe hacerse esto todos los días a una hora fija. Primero con la I, luego con la E, y a continuación con la O y la U, y por último con la A. De esta forma podemos hacer pasear por todo nuestro cuerpo el sacrosanto nombre de Dios, siguiendo siempre la misma ruta. Estos ejercicios deben combinarse con la meditación, a medida que se avanza en el desarrollo.

Ya en cursos anteriores he enseñado cómo se piensa plásticamente. Proyectando una figura cualquiera en la pared, por ejemplo un cubo, un triángulo, una cruz. Luego se escribirán las letras vocales, a continuación el alfabeto, seguidamente palabras y frases para transmitirlas a nuestros semejantes. Recomiendo pues a todos los discípulos estas prácticas, suplicándoles que informen sobre los progresos que hagan o sobre las dificultades que encuentren.

Quiero decirles finalmente que cada ser humano tiene su vocal y que todos los que hagan los ejercicios antes descritos descubrirán la vocal que les corresponde.

#### III

Trataré ahora de hacer comprender a los discípulos la importancia que tiene el alma, ya que la acción del médico debe ejercerse sobre ésta.

Después de practicar la vocalización, deben trabajar con el fuego "Kundalini" para luego ser introducidos en la magia práctica, en el hipnotismo y el exorcismo.

El alma tiene muchas denominaciones: cuerpo astral, doble etéreo, los rosacruces alemanes le llaman "doppelgänger". Este nombre es generalmente aceptado por los ocultistas, entre ellos Blavatsky, que también la denomina con el nombre hindú "Linga Sarira". Dicho nombre traducido al español significa "cuerpo fluídico", "cuerpo diurno", "cuerpo invisible", "cuerpo vital", "prototipo", "duplicado etéreo" y en ciertas sociedades espiritistas "cuerpo fantasma".

Estamos conformes con la señora Blavatsky, que dice que este cuerpo tiene la misma forma que el cuerpo físico, que es un acumulador y vehículo de vida (prana), que dirige corrientes fluídicas distribuyéndolas regularmente según las necesidades del organismo. Los griegos la llamaban "Eidolon", siendo precisamente el factor principal en el que repercuten las enfermedades, y mediante la acción sobre ella pueden provocarse las crisis curativas, actuando como manantial curativo cuando nuestro cuerpo físico sufre alguna dolencia.

Tantas denominaciones para designar una misma cosa son prueba de la importancia e interés que tiene el alma, y también de que siempre se ha dudado de su acción.

Todos los libros sagrados la proclaman como base y constituyente de su religión, y con razón se han provocado tantas discusiones cuando la ciencia y la religión han querido indagar sobre este tema tan importante.

A nosotros los Rosacruces y Gnósticos, nos interesan todas estas discusiones y sobre todo las explicaciones de la Biblia, pero debemos advertir que muchos siglos antes de que naciera el Nazareno, existía un gremio de hombres llamados "gnósticos" que veían este problema en una especie de síntesis, que lograron bajo el nombre de "Pistis-Sophia". Pistis significa en griego Fe. Bajo este nombre lo han registrado todos los diccionarios, como esencia de todas las religiones. Sophia es la esencia misma o mejor dicho la Sabiduría en su aspecto profundo.

Nosotros creemos que nuestra misión en esta tierra es lograr conocimientos y unir en nuestro interior la Fe y la Sabiduría, la "Pistis-Sophia" respecto al alma.

Los sacerdotes de todas las confesiones cristianas buscan sus conocimientos en las universidades y estos colegios superiores enseñan la Lógica, la Estética, la Metafísica, la Pedagogía y sobre todo la Teología, pero es sabido que la mayor parte de los estudiantes salen de estos centros del saber insatisfechos y que muchos hombres de ciencia se vuelven materialistas, causando pena el que se encarguen de divulgar lo que a solas con su conciencia no creen. Cuando más tarde pretenden descifrarlos aspectos y relaciones de las manifestaciones que se observan en el tiempo y en el espacio, se encuentran en frente, por un lado de las leyes explicadas de la naturaleza, que no necesitan creerse porque se ven, y por otro lado, frente a las incógnitas que resultan por todas partes y que ellos llaman milagros.

La ciencia ha logrado ponernos dentro de un fondo compacto negro, un círculo blanco que representa todo lo conquistado, pero a medida que va aumentando la parte blanca se ensancha más el círculo negro radiante, o sea que se presentan cada vez nuevos problemas sin resolver.

Si los médicos estudiasen a los espiritistas y sobre todo a la ciencia Rosacruz, meditando realmente sobre estas cosas que parecen sencillas, se convencerían de que existe un método inigualado, una verdadera panacea universal, algo que bien aplicado nunca falla, es decir el "alma".

El alma es el contenido del cuerpo y lo sana cuando éste se encuentra enfermo. Esta acción, llamada generalmente curación mediante fuerzas curativas residentes en todos los seres, que permite curar a la pobre gente abandonada en pueblos lejanos, donde no hay médicos ni curanderos.. Estas curaciones espontáneas no son más que manifestaciones del alma, que así como erigen y renuevan el cuerpo, lo sanan cuando padece algún mal.

Vamos a explicar ahora algo sobre lo que los hindúes denominan Kundalini. La señora Blavatsky dice que la Kundalini es el poder de vida, el poder que engendra cierta luz y que actúa en aquellos que se disponen a oficiar como médicos redentores, desarrollando una fuerza curativa, es decir, el alma. Los hindúes lo designan como el poder serpentino o espiral, poder divino latente en todos los hombres, como dice Vivekananda al designarlo como el principio universal de la vida cósmica, que se manifiesta por todas partes de la naturaleza. La electricidad y el magnetismo, dicen los orientales, no son más que manifestaciones de esa luz llamada "Kundalini". Herbert Spencer lo llama "Poder Igneo" y confiesa que generalmente los iniciados de la India poseen dicho poder.

La señora Blavatsky nos habla de esa fuerza diciendo que es la esencia de la electricidad. Le da el nombre de "Fohat" o "Luz Astral", que para los herméticos significa fuerza vital universal, con la que se logra realizar grandes portentos.

Tenemos pues un nuevo complemento de la vocalización en la fuerza Kundalini. Pero antes debemos dar algunas explicaciones más sobre los componentes del alma. Blum la define como una substancia espiritual que es el ánima mineralis, o sea los elementos químicos del ánima vegetativa resultante de los organismos vegetales que unidos en otro exponente animal tiene su acción en el alma sensitiva.

Sabemos que el espacio está compuesto de cierta substancia que se ha llamado "éter", que en realidad es una fuerza que llamamos "luz astral", cuya composición es de la misma naturaleza que el espacio mismo.

Esta "psiquis" o alma es un organismo invisible de substancia espiritual, que tiene su localización en la prolongación de la médula espinal, que penetra en el cerebelo, de donde irradia a las extremidades y sobre todo a los ojos, irradiando hacia fuera fuerzas etéreas que nos dan el poder para transmitir vida en poder espiritual.

Ya Platón trató de explicarnos las fuerzas espirituales y las de la materia inherente, que actúa sobre el alma sensitiva, que controla por último la consciencia y la voluntad.

La Iglesia Gnóstica enseña lo que dice Goethe: "Que el alma no sólo construye el cuerpo, sino que lo sana cuando se encuentra en disarmonía o atacado de enfermedad".

Las manifestaciones del alma las vemos por todas partes, pero se pueden estudiar sobre todo a la cabecera de un enfermo, y aún mejoren el estado de sueño, pues en la vigilia es más difícil observar.

Es importantísimo para estas cosas poseer conocimientos sobre lo que sucede durante el sueño. Las obras que uno consulta dicen, sin embargo, que todavía el sueño es un misterio. Por eso tenemos que indagar qué es misterio. Se dice que un misterio reside en la religión verdadera y que es inaccesible a la razón, y que por lo tanto es materia de fe. O sea, que es una cosa recóndita o arcana que no se puede comprender ni explicar.

Nuestro deber es precisamente descifrar todo lo que sea misterioso, venciendo lo inaccesible. No debemos abandonar lo incomprensible a nuestro entendimiento sino que debemos continuar meditando hasta vencer.

Vamos ahora a abordar un poco la magia práctica o empírica. Sabemos que el verdadero "hermético" debe conocer lo que se refiere a la ciencia "Rosacruz", que también se relaciona con la magia empírica. La magia, como se sabe, fue la precursora de todas las religiones. Nadie niega esta afirmación, ahora bien, ya hemos visto que nos valemos de símbolos para hacer las definiciones.

Vuelvo a insistir en que es preciso prestar atención a las Sagradas Escrituras que afirman que somos un Templo de Dios. Cuando el hombre ha intentado representar su cuerpo (templo) en forma de piedra, ha construido iglesias y catedrales, pero siempre empleando el símbolo. El círculo por ejemplo, es el símbolo del universo y el mago para realizar su obra debe colocarse en el centro de un círculo que representa al cosmos. De esta forma reduce al universo a un círculo asequible a su mano y se protege de las malas influencias. El Mago dentro del círculo representa al Gran Arquitecto del Universo.

El Maestro Therion nos enseña que el círculo no siempre es imprescindible, sino que puede servir también cualquier figura geométrica para el mismo objetivo. Lo importante es que el operador esté aislado y protegido.

Sabemos que el círculo representa la unidad del Universo y del equilibrio que debe reinar durante la operación. Entonces el Mago traza en el centro la "Tau" de los griegos o la "swástica" de los antiguos mayas o indostanos. La "Tau" rodeada del símbolo Rosa-Cruz, las siete rosas encima de la cruz significan la unión del sujeto con el objeto, representando también el "Yoni-Lingam".

En los países de América Latina, la mayoría de las tribus emplean para saludarse palabras que contienen las vocales I O A, o las cinco I E O U A. Fue emocionante para mí el momento en que mi iniciador me dió el nombre de HUIRACOCHA, en el que se encuentran claramente las cinco vocales. La lengua vasca, cuyo origen se pierde en la noche de los tiempos, denomina a Dios con la palabra JAUNGOIKA. En mis viajes de estudio por Oriente visité cuando pude las mezquitas y vi que los almuacines conocen mucho de los mantrams, en cuanto a sonido y entonación. En Constantinopla, uno de esos sacerdotes no tuvo inconveniente en enseñarme la pronunciación de palabras sagradas de su religión.

Al hacer estos ejercicios se siente un dulce susurrar. Al aplicar la mano con los signos sobre los enfermos, es conveniente hacerlo siempre sobre las partes afectadas.

Mis maestros fueron Eliphas Levi y Papus, y gracias a ellos pude descifrar los arcanos de la Magia. El Dr. Hartman nos enseñó en Alemania la parte esotérica de la Biblia y de la Iglesia Cristiana. Otro maestro que ejerció mayor influencia sobre mí fue el Maestro Therion, que me regaló su obra "Liber Aleph vel CXI".

Therion y Reuss fueron los maestros del Dr. Steiner, del cual fui discípulo predilecto.

Es indispensable al taumaturgo la más perfecta pureza de intención, pues le hace falta para disponer de una corriente favorable y de una confianza ilimitada en él mismo. Cuando el iniciado dice: "Quiero" es Dios quien lo está diciendo y entonces todo lo ordenado se realiza.

Es la ciencia y la confianza del médico las que dan virtud a la medicina y no existe otra medicina eficaz como la Taumaturgia. Usamos en Taumaturgia el soplo caliente y el soplo frío, y nos dice Eliphas Levi y también nuestra propia experiencia, que la insuflación caliente y prolongada restablece la circulación de la sangre, cura los dolores reumáticos y de gota, restablece el equilibrio de los humores y disipa la laxitud.

La insuflación fría aplaca los dolores que tienen por origen congestiones y acumulaciones fluídicas. Esta se hace a más distancia, mientras que la caliente se verifica directamente sobre el cuerpo.

A veces es necesario alternar ambas insuflaciones observando la polaridad del organismo humano y obrando de una manera opuesta sobre los polos, que se someterán uno después de otro, a un magnetismo contrario. Así, por ejemplo, para curar una conjuntivitis o inflamación del ojo, será preciso insuflar suavemente y caliente el ojo sano, practicando después sobre el ojo calentado insuflaciones a distancia o frías en proporciones exactas a las calientes. Los médicos que he conocido y que me han enseñado eran naturópatas, es decir, que se valían de todos los recursos de la hidroterapia, gimnasia médica y ejercicios respiratorios.

Estos últimos son los medios más eficaces para el taumaturgo, y lo mismo podemos decir de la osmoterapia. Las extremidades de los dedos hacen irradiar la luz astral y la aspiran según la voluntad. Los pases magnéticos sin contacto son un soplo ligero y simple. El contacto agrega al soplo la impresión simpática y equilibrante.

No se necesitan grandes estudios para ser Taumaturgo. Yo mismo he sido testigo de cómo incluso analfabetos actuando como shamanes en las tribus indias lograban curaciones milagrosas.

Repito que el taumaturgo no necesita ser sabio, pues no olvidemos que el saber humano requiere, como dice Levi, para su existencia, la memoria, y ésta se acaba con la vejez. Es pasajera, no eterna. Si fuera necesaria la ciencia para la vida interna, nos hallaríamos con que millones de seres serían injustamente castigados por el destino. Sabiendo que por medio de la vocalización logramos despertar los poderes internos, debemos aprenderla y practicarla.

IV

Vamos ahora a exponer algo de Taumaturgia práctica, pero antes voy a relatar una leyenda.

Cerca de la Meca vivía un ermitaño llamado Ben Chasi, que tenía la misión de instruir a Mahoma en todos los secretos de la Naturaleza. Cuando el profeta llegó a los 30 años, su maestro le entregó una placa metálica en la que estaban grabados los signos de los secretos iniciáticos. Estos signos aparecen, aunque de manera encubierta, en el Corán y en la Masonería turca.

Los cruzados, al volver de Oriente, trajeron a Europa signos semejantes procedentes indudablemente de la antigua cultura egipcia, cuyos vestigios se hallan en todo el Mediterráneo y que subsisten en la Masonería.

Desgraciadamente el sentido oculto y sagrado o esotérico de dichos signos se fue perdiendo poco a poco por el uso rutinario de los mismos.

Abu Bekr, el primer califa, heredó la placa antes mencionada y verbalmente le fueron comunicadas las claves de su oculto saber. Convencido el califa de que la divulgación de esta ciencia secreta pudiera producir grandes daños en manos profanas, obligó a todos los adoctrinados, bajo juramento, a que guardaran el más estricto silencio.

Por causas que no vamos a exponer aquí, la masonería ha sido siempre perseguida y prueba de ello nos lo ha dado el hitlerismo. La masonería alemana se hallaba constituida por elementos selectos de la sociedad. Los masones adinerados, fueron despojados de sus fortunas y mientras unos gemían en los campos de concentración otros eran condenados a sufrir la miseria. Los templos masónicos fueron cerrados, embargados, profanados y destruidos bajo cualquier pretexto. Las bibliotecas particulares de los masones fueron revisadas, entre ellas la mía, una de las más selectas, y decomisadas todas las obras que tuvieran alguna relación con asuntos místicos o religiosos. Nos obligaron a presentamos diariamente a la policía para dar cuenta de que no habíamos fundado secretamente ningún taller.

Con todos los objetos robados se organizaron exposiciones "ilustrativas" en las que un ignorante se permitía dar explicaciones estúpidas sobre el sentido de los objetos expuestos. Publicaron todos los catecismos y rituales, siendo el autor más citado Leo Taxtil. Por todas estas razones hoy sería ridículo pretender ocultar lo que ya es del dominio público.

Describamos a continuación los signos:

- 1° Formar un puño con la mano derecha y después extiéndase horizontalmente el dedo índice. Invocar en este momento las fuerzas divinas para que bendigan y ayuden a la acción taumatúrgica. Seguidamente levantar la mano de forma que el índice señale al cielo. Al hacer esto pronunciar la vocal I repitiéndola mentalmente (Iiiiii).
- 2° Pensando en la vocal A se pondrá la mano en posición horizontal de forma que el pulgar extendido hacia arriba forme un ángulo de 90. Al hacer esto si uno se ha entrenado ya con la vocalización, se sentirá dentro de uno dicha vocal.

3° Se unirán las yemas de los dedos índice y pulgar formando una O.

La I significa el YO, la A, es decir dos Ies formando un ángulo, significa la humanidad y la O, es decir el círculo, representa el cosmos. En todas las religiones, estas tres letras son los signos raíces de todos los misterios.

El maestro Parsival ha estudiado en los templos de Egipto estas claves, de las cuales sólo doy algunos detalles.

Todo hombre deberá consultar en primer lugar a su voz interior, que se irá haciendo cada vez más clara cuanto más se ejercite uno en la vocalización.

Nuestro espíritu es parte de Dios y está en contacto con El. Por eso el alma tiene la facultad de conocer y saber todo lo que el hombre necesita. No tenemos más que identificarnos con dicha vida interna, con la cual podemos resolver todas nuestras dificultades.

Nuestra misión en la vida es unir la Pistis con la Sofia, lo cual podemos lograr por medio de la meditación, respiración y sobre todo por la vocalización. Esta vocalización es la que nos hace auténticos taumaturgos.

 $\mathbf{V}$ 

Los tibetanos conocen la existencia de la célula y la consideran como un organismo aislado consciente. Saben que nuestro organismo está constituido por colonias celulares que adquieren formas siempre diferentes, que por un lado son producidas por el impulso del crecimiento y desarrollo interno, y por otro lado por la influencia del ambiente sobre el cual reacciona, adaptándose posteriormente. Estos dos impulsos hacen que no se interrumpa la creación de las células y la formación de colonias, desarrollo que se inicia en el seno de la madre, produciendo tejidos, músculos, huesos, nervios, grasas, etc.

La célula necesita para existir lo siguiente: espacio, calor, aire, tierra y agua. Estos son los elementos que se citan en la Rosa-Cruz y en la Gnosis, y estos elementos están representados por cada una de las vocales del nombre I E O U A.

El espacio condiciona la existencia para todo. Sin él no habría movimiento, en él existen todos los poderes y sólo para él se explica la existencia de la luz, los colores y, sobre todo, el equilibrio de la temperatura del cuerpo.

Para los tibetanos el calor implica el fuego y la bilis. Al referirse al aire, al fuego y al agua no lo hacen desde un punto de vista material sino espiritual, como si dichos elementos fueran espíritu y no materia.

El reino animal y vegetal forman un laboratorio fisico-psíquico. Cuando los tibetanos hablan del aire no se refieren al atmosférico sino al espíritu aire, cuando hablan del fuego se refieren al espíritu que anima las fuentes de calor y no al Sol o a las substancias materiales que producen dicho calor.

En estos tres elementos de aire, fuego y agua, que son para los Gnósticos las letras I A O, base de nuestros mantrams está la clave para la taumaturgia. Estos elementos junto con la tierra existen en nosotros mismos y han de ser tenidos en cuenta para la curación.

Los tibetanos emplean un método de masaje denominado "Mano-dedo-Operación-seca" que por medio de saciduras y golpes logra buenas curaciones. Debe ayudarse con el uso de tisanas de ciertas hierbas medicinales y de la vibración mental mántrica.

VI

Es muy importante que el sanador domine completamente el conocimiento del organismo, sobre todo del sistema nervioso, pues es el más importante sistema del cuerpo.

Hahnemann nos enseñó la homeopatía, que está basada en la administración a dosis mínimas de las mismas substancias que a grandes dosis producen la enfermedad. Los maestros taumaturgos con que me he tropezado eran todos homeópatas.

El Dr. Rudolf Steiner, mi maestro en taumaturgia, y uno de los hombres sabios más ilustres del siglo, fue secretario de la Sociedad Teosófica, de la cual se separó por no encontrar entre los que figuraban en dicha institución a personas capaces de asimilar sus enseñanzas. Fundó entonces la Sociedad Antroposófica y las escuelas Waldorf. Lo más interesante de su labor pedagógica han sido sus conferencias médicas, que me han servido de gran estímulo.

No debemos despreciar ningún método de conocer nuestro Yo. El cuerpo humano puede ser estudiado por la ciencia médica. Dentro del cuerpo material visible hay entidades invisibles que los hindúes llaman "kama rupa", y que según Hartmann son elementos que están entre las formas materiales y el cuerpo principal, etéreo y substancial, invisible en circunstancias ordinarias.

Los taumaturgos pueden lograr mediante ejercicios especiales, separarse del cuerpo material, trasladándose así a grandes distancias, y actuar sobre el cuerpo físico propio o sobre el del paciente, según las circunstancias. En el interior del vientre hay tres órganos: hígado, vesícula biliar y bazo. La medicina tiene que resolver aún grandes problemas sobre la existencia y función de estos tres órganos, que juegan un papel importante y decisivo en nuestro organismo. La ciencia oculta ha probado, basándose en los fenómenos observados en dichos órganos, que existe una conexión estrecha entre el microcosmos y el macrocosmos. Los antiguos tratados de astrología nos enseñan que Mercurio rige nuestros nervios y el sistema nervioso en general, y el fluido vital que surge de los nervios y que perciben los videntes. La Luna rige el sistema simpático, Júpiter la circulación arterial, Marte sobre la venosa, Saturno sobre las substancias minerales depositadas en nuestro organismo y el Sol sobre el oxígeno. El médico, por lo tanto, debe conocer todas estas relaciones, para poder tener éxito en sus curaciones.

Dicen los hindúes que el cuerpo vital tiene la misión de atender a las relaciones existentes entre el cuerpo y el alma. El médico recalcitrante sostiene que el alma es una invención, pero si fuera un poco observador se daría cuenta de la existencia de algo inmaterial y tendría que aceptar por lo menos el aspecto más elevado del Panteísmo, que sostiene que toda materia está dotada de vida. Es la única escapatoria que le queda al materialismo y a las absurdas concepciones antropomórficas de los monoteístas.

Cuando en la práctica médica observamos todas estas cosas que acabamos de indicar, nos embarga una especie de veneración por la naturaleza humana. Quien como filósofo investigador no sea capaz de sentir dicha veneración, tendrá los ojos siempre cerrados a todos los misterios relacionados con la naturaleza humana.

Einstein, el gran físico y matemático dice que todo lo que hacemos está predestinado y que esta predestinación es universal, pues todo ser se halla predispuesto a actuar de un modo determinado. Es decir, que los seres humanos bailamos al son de una música secreta,

impulsados por una melodía, cuyo autor sólo podemos sentir y que sabemos existe, siendo responsables ante El de todo lo que hagamos. Esto nos invita a meditar profundamente y nos persuade de que esa ley interna actúa desde el cosmos sobre nuestra alma.

Vamos a ocuparnos ahora un poco del organismo en relación con la alimentación y la nutrición, lo cual es de capital importancia. Nuestro cuerpo esquemáticamente es como un sistema de tubos, por los que pasan los alimentos desde la boca al estómago e intestino, y desde allí a la sangre que distribuye los corpúsculos por todos los órganos. Los alimentos proporcionan las fuerzas imprescindibles para restaurar nuestro cuerpo dotándole de las reservas necesarias para los casos extraordinarios.

Podemos dividir los alimentos en asimilables y combustibles, o como dice Liebig, en plásticos, respiratorios y termógenos. Todo lo que ingerimos se convierte en parte de nuestro organismo. Los alimentos en su ruta desde la boca hasta la última estación, depositan ciertas substancias que han de ser transformadas posteriormente.

#### VII

El holandés Langevald escribió en 1930 una obra sobre el Conde Saint Germain. La lectura de este libro nos convence de que el rumor propagado por miembros de diversas órdenes de que los nombres Saint Germain, Cagliostro y Roland corresponden a una misma persona, y que ésta es la del gran político Francisco Rakoczi, no carece de fundamento.

Dicho libro fue introducido en Alemania y traducido al alemán, pero no creo que haya sido traducido al español. En el caso de que existiesen traducciones del mismo, las aconsejo como lectura a mis discípulos, para que se convenzan de que el Maestro y Gurú Rakoczi se valió de otros nombres para actuar y aparecer ante los hombres. Es significativo que la obra se titule Saint-Germain y que sin embargo, en el transcurso de toda ella se nos hable casi exclusivamente de Rakoczi, haciéndonos de esta manera comprender que, en realidad, se trata de una sola persona.

Rakoczi dominaba la facultad de desdoblarse en el astral, apareciéndose de esta forma a los prominentes Rosacruz y de otras órdenes. Está conectado con el centro oculto de la Gran Fraternidad Blanca de los Himalayas, no habiendo para él ni tiempo ni espacio y su misión no ha sido interrumpida hasta hoy. Es el representante de la fraternidad Rosacruz y gurú de muchos de los dirigentes de esta Fraternidad. Los teósofos estaban muy satisfechos de haber tenido contacto con el gran guía espiritual de los Rosacruz.

Sus biógrafos modernos nos lo presentan como un personaje enigmático, pero la mayor parte de sus biografías son descabelladas y extravagantes. Unos lo consideran como un espíritu misterioso encamado y otros también como un judío alsaciano.

Cualquiera que fuese su nombre patronímico tenía derecho a usar el título de conde de Saint Germain, pues poseía una propiedad llamada San Germano en el Tirol italiano, y había pagado al Papa su título nobiliario.

La primera aparición suya que yo experimenté fue cuando me encontraba en Francia como discípulo de Papus. Desde entonces no me abandonó. Se me ha aparecido siempre que le he llamado o cuando me ha visto en peligro. Estoy seguro de que protege a todos aquellos para los que yo solicite su protección.

En todas mis lecciones he enseñado que para lograr la salvación de los enfermos hay que valerse de todo; desde el ejercicio respiratorio y la vocalización hasta el conjuro de los espíritus. Cuanto mejor preparados estemos, éstos mejor actuarán en nuestro favor.

Para los grandes iniciados no hay ni espacio ni tiempo. La magia ceremonial que usaban Papus, Eliphas Levi y otros maestros, que han dado a conocer en sus libros, no son siempre la única manera de hacer dichos conjuros. Muchas veces basta solamente una oración ferviente para que se materialicen dichos seres ante nuestra vista.

Cuando nuestras fuerzas físicas no basten, necesitamos acudir a estos maestros mayores de lo Invisible, quienes pueden vivir como nosotros, es decir en un medio social humano. Podemos también llamar a los ángeles, que solamente están en la condición metafísica o astral, o actuar sobre ambas, como Rakoczi.

Si se tiene ya contacto con estas entidades y recibimos instrucciones de ellas, nos sorprendemos a veces de que los encargos que nos dan sean inexplicables. Entonces, debemos decirnos a nosotros mismos que ellos saben muy bien porqué lo hacen.

Mis discípulos saben que ocuparse de estas cosas trae consigo persecuciones, incomprensiones y calumnias. Estas cosas les sucedieron al Maestro Therion y a otros iniciados, siendo algunos incluso calumniados después de muertos.

Todos los seres vivientes tienen su Angel, que se halla en contacto con nuestro Ego interno. Necesitamos por lo tanto aprender la forma de evocar o conjurar al Angel. Llamamos naturalmente ante todo a nuestro propio Angel; sin embargo, a veces la intuición nos dice que debemos llamar, en caso de apuro, a otros seres espirituales, propicios en aquel momento para nuestro caso especial.

Algunas veces, la evocación de los Angeles es un fenómeno de magia y la evocación de los seres inferiores o demonios puede ser considerado de forma general como magia negra. Debemos combatir la magia negra, pues todos estos seres misteriosos nunca quedan satisfechos y siguen siempre molestando al operador.

Debemos estudiar las obras de Eliphas Levi, Papus y Therion. La Magia no es algo sencillo como muchos creen. Es una cosa muy seria para la que se necesita perseverancia y poseer un Maestro que dé la gracia y el poder de evocar a un Angel.

Muchas veces algunos autores, como Therion, parece que se mofan de nosotros o que pretenden inclinarnos hacia la magia negra. No debemos ser críticos con esto, pues el camino a seguir es el de la oración llena de fe dirigida al Espíritu Santo, para llegar a comprender que no puede haber magia negra sin magia blanca y viceversa.

La magia es un poder misterioso que debe realizarse en nosotros y que por lo tanto es inexpresable. Debemos atenernos por lo tanto al Silencio, y después es cuando actúan y aparecen los Angeles. El médico taumaturgo necesita conocer estas materias para tener éxito en sus curaciones. Es necesario que, ante todo, comience a purificarse a sí mismo por medio de la penitencia y la oración.

## VIII

El ser humano es como una pila eléctrica, y así como una pila se hace con metales y substancias químicas conocidas, nuestro cuerpo tiene parecidas condiciones para crear el fluido eléctrico y producir el magnetismo. Sabemos que una pila tiene cierta potencia de energía, que puede multiplicarse progresivamente mediante la adición de otras pilas. Se habla en general de electricidad física y del magnetismo, considerando a la primera como electricidad vital y al segundo como magnetismo animal.

Hartmann dice que el Spiritus Animalis o espíritu vital es un principio tomado de los elementos de todo lo que vive y que asimilamos como alimento. Este espíritu puede ser comunicado por medio del magnetismo. El poder animal es también potencia astral por medio de la cual se ejecuta la voluntad de los principios superiores del hombre en el plano sensitivo y material. Esto es lo que llamamos Instintos.

Cuando el taumaturgo pone la mano en la cabeza del enfermo, lo magnetiza, comunicándole fluido vital. Mucho se ha hablado y escrito sobre el magnetismo como fuerza atractiva y repulsiva. En medicina se habla con referencia a los órganos sexuales, de magnetismo Positivo y Negativo, o sea del Activo y Pasivo.

En los últimos decenios se ha comprobado que las fuerzas ódicas o fluido vital, reaccionan ante las fuerzas sexuales. Cuando el varón toca por primera vez a una chica, sobre todo cuando la besa, ambos, pero sobre todo la mujer, experimentan una gran excitación emocional, que no se borrará ya jamás de su memoria, sobre todo cuando va acompañado de un verdadero amor.

Todos conocemos casos de mujeres de cierta edad que por permanecer solteras adelgazan y hasta enferman, y que cuando consiguen casarse cambian inmediatamente de aspecto, floreciendo por así decirlo a nueva vida. En el hombre se notan también fenómenos semejantes. Por ejemplo, hay casos en que un hombre tiene el rostro y el cuello llenos de acné mientras permanece soltero, y en cambio en cuanto se casa desaparecen completamente.

El cuerpo humano es hermafrodita; o sea, que tiene glándulas y hormonas de ambos sexos. De la misma forma tenemos también fluido eléctrico y magnético. Generalmente el polo positivo que representa al varón es el "dador" y el negativo, que representa a la hembra, es el "receptor". Sin embargo, no es así de un modo absoluto. Hay momentos en que la operación cambia y entonces la hembra es la "dadora" y el varón, por el contrario, el elemento "receptor". Así se explica el cambio experimentado en sus cuerpos cuando se casan.

Existe un método llamado Carezza (caricias) que es el arte de fomentar el amor conyugal mediante un contacto físico, corporal, inteligente y estudiado, para conseguir así una potencia mágico-magnética, necesaria al taumaturgo para sus curaciones.

El cristianismo ha santificado el matrimonio elevándolo a Sacramento. El matrimonio significa en su sentido íntimo la Cópula, siendo ésta, por lo tanto un Acto Sagrado; podríamos decir como los antiguos griegos que es un sacrificio en el Altar de Venus.

Ya hemos dicho que tanto el hombre como la mujer, experimentan una mejoría en el organismo cuando contraen matrimonio. Esto prueba que el fluido eléctrico y el magnetismo que producen al ponerse en contacto los dos cuerpos, o sea, ambos polos, son fuentes de

fuerzas curativas en el plano físico. En los planos superiores son corrientes de fuerzas mágicas, es decir un poder que actúa el mago, o en nuestro caso el Taumaturgo. En dicho momento se define el hombre como entidad pura o angelical o como entidad material o animal, que se guía solamente por el instinto. En este caso puede decirse si el hombre es un Mago Blanco o un Mago negro.

Un acto tan importante y trascendental necesita, como es natural, cierta preparación, es decir, debe ser precedido de las caricias exaltadoras tanto del cuerpo como del alma, para que la cópula se consuma en su grado supremo o sublime. Pero el premio no es aquí, como muchos creen, la sensación voluptuosa del orgasmo. La introducción del semen en la vagina no tiene otra misión que la de procrear. Los animales nos enseñan esto realizando el acto solamente en la época de celo.

Conforme van aumentando las caricias, las fuerzas magnéticas de nuestro organismo crecen hasta llegar a un punto culminante, y el orgasmo que sigue no es otra cosa que la descarga de todas esas después. Pero si el hombre consigue dominarse, evitando enérgicamente el orgasmo, conservará todas sus fuerzas magnéticas acumuladas en su cuerpo.

El Mago o Taumaturgo debe realizar dichos ejercicios de magnetización para poder presentarse ante el enfermo cargado de energía sexual, que transmitirá al paciente haciendo reaccionar así al organismo enfermo.

Fisiológicamente la mujer no necesita de forma imprescindible el orgasmo, siendo aún más necesarias las caricias. El acto sexual no puede consumarse con frecuencia sin que cause estragos en nuestro organismo. Las caricias, por el contrario, pueden prodigarse diariamente sin que por ello nuestro organismo se resienta, sino, que por medio de ellas se logra acumular cada vez más fuerza sexual o magnética en nuestro cuerpo, que anima las reacciones curativas del mismo.

Todo el mundo sabe que muchos matrimonios, muy felices en un principio, llegan a cansarse, distanciándose cada vez más por haber abusado de las relaciones sexuales con orgasmo de forma rutinaria y animal. Las fuerzas mentales mágicas se desarrollan progresivamente con las caricias y el organismo se entrena en la creación y acumulación de dicha fuerza, para retransmitirla mediante el tacto, al paciente. El taumaturgo debe poner la mano en la región del plexo solar del paciente o sobre la parte afecta. El procedimiento es el mismo que usan los sacerdotes católicos que se mantienen en celibato.

La mujer goza mucho con las caricias íntimas, sobre todo cuando se ha acostumbrado a ellas, pues diariamente va aumentando el placer producido por ellas. Estas corrientes bioeléctricas van aumentando esencialmente y dan ocasión a la transmutación de las fuerzas sexuales, que hemos descrito, en potencia mágica.

El taumaturgo debe atenerse a estas fuerzas y manejarlas sabiamente en el ejercicio de su profesión. Muchas personas que no conocen nuestros estudios se extrañarán de todas estas explicaciones, viendo tal vez en ellas solamente la parte material, e incluso es posible que las califiquen de libidinosas y obscenas.

Hay autores que creen que para obtener poderes mágicos se requiere el celibato. Esto no es imprescindible y en muchos casos se requiere, por el contrario, la colaboración femenina, porque ésta facilita el ascenso en el camino recto de la iniciación.

Hemos dicho que tenemos glándulas masculinas y femeninas en virtud de nuestra constitución hermafrodita y que las emanaciones que despide la mujer pueden ser desarro-

lladas mediante el celibato en el hombre. Por ejemplo, un sacerdote, fiel a su promesa, puede tener esa fuente en el confesionario.

Las glándulas endocrinas con sus hormonas son la fuente de fuerza sexovital. Cuando se hacen bien estas cosas se logra un poder incalculable, pues es necesario que se relacionen de un modo consciente, para que den salud y sensación de bienestar. Tampoco podemos olvidar que en todas estas cosas hay también un aspecto verdaderamente maligno y es su uso de forma sádica, que es totalmente execrable.

Uno de los filósofos griegos que aprendió estos medios fue Iamblicus, que recibió el título de Taumaturgo. En realidad fue un visionario. El dice que hay una fuerza o poder que está por encima de las fuerzas de la naturaleza, y que esta fuerza o poder es la del alma, que nos puede poner en contacto con seres superiores y hacer que logremos la participación en las asambleas celestiales.

En resumen, hemos visto que la vida sexual no es lo que muchos seres simplistas se imaginan, sino algo sagrado y santo. Por eso mismo puede darnos un poder mágico inconmensurable. Los sexólogos dividen el coito en cuatro clases: Coitus completus, Coitus interruptus, Coitus reservatus y Coitus sublimatus. Este último, como dice su nombre, es el más sublime y puro, pues es el dador de fuerzas vitales y de salud. Esto se realiza mediante la transmutación de energías comunes en fuerzas mágicas. El Carezza nos da la clave de una felicidad amorosa y sexual perfecta.

Es un sistema de nutrición para las dos partes o sea, los dos polos, pues mediante la transmutación de energías comunes en fuerzas mágicas se ejerce una acción catalítica, separándose los elementos primarios de la alimentación en sus partículas más íntimas y elementales, realizándose, por así decirlo, un intercambio perenne de todas nuestras fuerzas.

Este sistema de caricias es la base de la Magia Blanca, mientras que las demás aberraciones constituyen la base de la Magia Negra. Esta última llega a transformar el carácter de la mujer volviéndola irritable e intransigente.

IX

Ya hemos explicado que todas las cosas son bipolares y que esto nos manifiesta la contraposición que existe siempre en la vida humana. El polo opuesto al día es la noche, de la luz la oscuridad, etc. Los Rosacruz manejamos la Magia Blanca, frente a la cual se encuentra la Magia negra. El mago blanco es un instrumento de Dios y el mago negro del demonio.

El Exorcismo es una forma de Magia, que aplican no solamente los católicos, sino todas las religiones. Muchos dudan si el exorcismo pertenece a la Magia blanca o a la negra. La eficacia del exorcismo depende de la personalidad moral del que la practica y no del cargo o dignidad del mismo.

Si hemos dicho que la manifestación humana del amor es el ayuntamiento carnal de los seres de sexo contrario, estos dos seres deberán actuar como si se tratase de un sacramento, es decir practicar la Magia blanca.

El iniciado en las materias metafísicas que sea Rosacruz tiene para estudiar un cúmulo de medios que le proporciona la Magia blanca, para combatir a la negra. Yo puedo afirmar que éste es el único medio de combatirla y aún más, que es una obligación moral el combatirla, no solamente con frases, sino demostrando la superioridad de la Magia blanca sobre ella y derrotando de esta manera su influencia maléfica.

 $\mathbf{X}$ 

El Taumaturgo que logra ponerse en estado de éxtasis ve inmediatamente la enfermedad y el remedio infalible. Claro es que existe, como en todas las cosas, un sin número de charlatanes y gentes teatrales que producen artificialmente visiones que no son más que trucos. Esta gente no es de fiar porque en realidad no tienen una finalidad elevada.

En las reuniones que teníamos con Reuss, Peithmann y otros experimentábamos la asistencia de los Gurús, de los cuales solamente algunos son conocidos. En estas reuniones estaba también Rudolph Steiner.

No cabe duda de que los iniciados egipcios provocaban el éxtasis para lograr la clarividencia y con ella su iniciación a planos superiores. Muchas personas nacen ya con estas facultades clarividentes. Este estado de éxtasis asusta la primera vez que se le experimenta, pero una vez habituado, se logra una sensación de felicidad en el espíritu.

El Taumaturgo que logra provocar el éxtasis en la cabecera del enfermo logra la curación milagrosa. No debe provocarse este éxtasis nunca con intenciones exhibicionistas porque sería una profanación. El Taumaturgo deberá hacerlo sin que los demás se den cuenta, y para estar preparado deberá leer y estudiar a los autores antiguos, sobre todo a los orientales y gnósticos.

Cuando el hombre ha llegado al cúmulo de conocimientos mediante la lectura inteligente de todos estos filósofos y se compenetra con las enseñanzas, llega al conocimiento o "Gnosis" hasta llegar a unir la "Pistis" con la "Sophia".

El Taumaturgo debe acumular en sí energías ocultas electromagnéticas que pueden ser transmitidas como en un acumulador por medio de talismanes y amuletos. Los conjuros utilizados sólo deben ser conocidos por el iniciado.